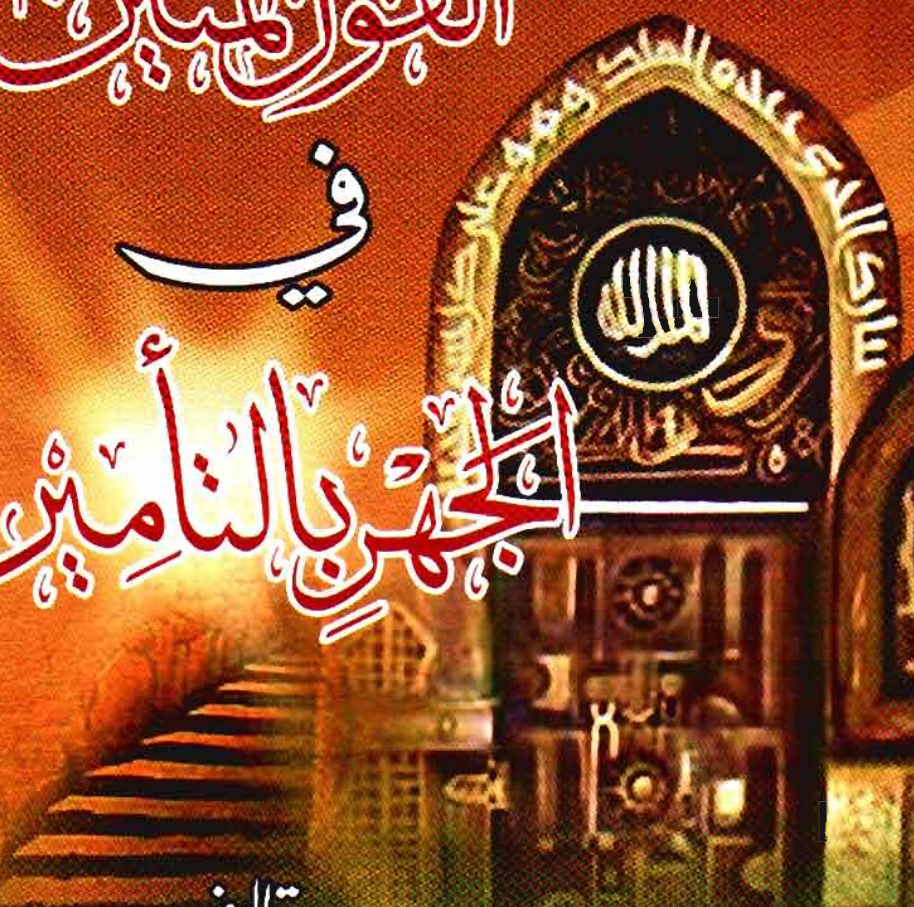


آئین بابجہر کے دلائل و ممانعین کے شہادت کا ازالہ

الْقَوْلُ الْمُتَّبِعُ  
فِي  
الْجَهْرِ النَّامِيِّ



تألیف

حافظ نزیر علی زنی

نعمان پبلیکیشنز





## مکتبہ السلامیہ

لاہور بال مقابل رحمان مارکیٹ غزنی سڑیٹ اردو بازار فون: 042-7244973

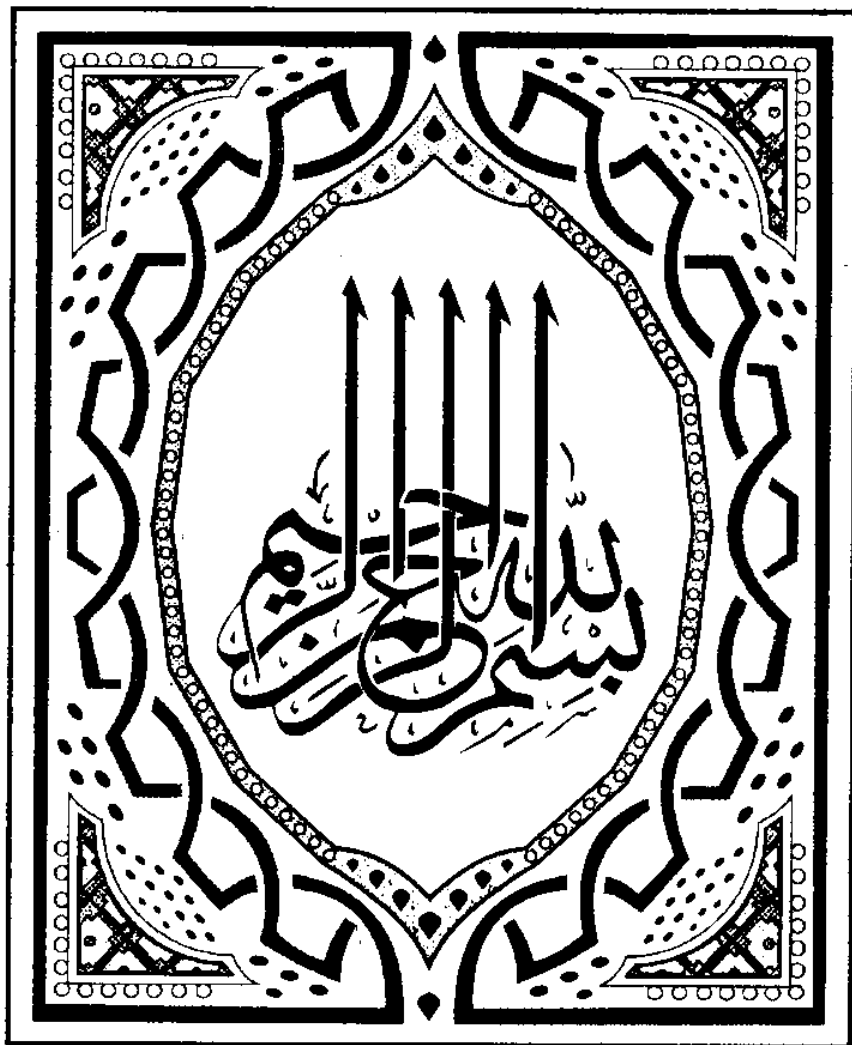
فیصل آباد بیرون امین پور بازار کوتوالی روڈ فون: 041-2631204

انک مکتبۃ الحدیث حضرو فون: 057-2310571

## فہرست ابواب و مضمایں

|    |                                       |    |                                   |
|----|---------------------------------------|----|-----------------------------------|
| 22 | مقدمة القول المتيمن في الجبر بالتأمين | 7  | چہی حدیث                          |
| 24 | اختلاف کے بنیادی اسباب                | 8  | دوسری حدیث                        |
| 25 | اتباع رسول ﷺ                          | 8  | تیسرا حدیث                        |
| 26 | سندر کی تحقیق                         | 9  | تقلید                             |
| 27 | راویوں کی تحقیق                       | 11 | عقائد                             |
| 31 | رسول: مشکل کشا؟                       | 11 | چوتھی حدیث                        |
| 31 | علی: مشکل کشا                         | 12 | سندر کی تحقیق                     |
| 32 | قبر سے دشگیری                         | 12 | راویوں کی تحقیق                   |
|    | ڈوہتی کشتی اور بیڑا پار               | 12 | سفیان ثوری کی حدیث کے متن کی      |
| 33 | اے شہ نور محمد وقت ہے امداد کا        | 14 | تحقیق                             |
| 35 | ذا کراور نہ کور دنوں ایک              | 14 | شعبہ کی روایت                     |
| 37 | خواجہ محمد عثمان مشکل کشا             | 14 | شاہد نمبرا                        |
| 38 | عاجزوں کی دشگیری بیکسوں کی مدد        | 15 | شاہد نمبر ۲                       |
| 39 | وحدت الوجود                           | 15 | علی بن الحنفیہ کی روایت           |
| 40 | گواہ اول                              | 16 | سندر کی تحقیق                     |
| 41 | گواہ دوم                              | 17 | پانچویں حدیث                      |
| 43 | گواہ اول تاسوم                        | 18 | آنار صحابہ                        |
| 43 | اعلان                                 | 19 | عبداللہ بن عمر کا اثر             |
| 43 | القول المتيمن في الجبر بالتأمين       | 20 | سندر کی تحقیق                     |
| 46 | امل الحدیث کا تعارف                   | 20 | عبداللہ بن الزبیر بن عثمان کا اثر |

|     |                               |                         |
|-----|-------------------------------|-------------------------|
| 65  | نقاب کشائی                    | چند غلط فہمیوں کا ازالہ |
| 71  | دیوبندی بنام دیوبندی          | عکر مس کی روایت         |
| 69  | حدیث اور الحدیث کے باب        | چھٹی حدیث               |
|     | 54                            |                         |
|     | 56 "انفاسات میں" کا جواب      | شاہد نمبر 1             |
| 94  | آمین بالخبر اور آمین او کاڑوی | شاہد نمبر 2             |
| 97  | اطراف الحدیث والآثار          | شاہد نمبر 3             |
| 100 | اسماء الرجال                  | چند غلط فہمیوں کا ازالہ |
|     | 59                            |                         |
|     | 59                            | ڈیروی کے اعتراضات       |





بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة: القول المتيقن في الجهر بالتأمين

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضْلِلٌ لَّهُ وَمَنْ  
يُضْلِلُ فَلَا هَادِيٌ لَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ  
وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، أَمَّا بَعْدُ:

فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرَ الْهَدِيَّ هَدِيٌّ مُحَمَّدٌ ﷺ

وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحَدَّثَاتُهَا وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ.

نمازوں کی اسلام کا دوسرا ہم رک اور قرب الہی کا بہترین ذریعہ ہے، جہاں اللہ رب العزت نے موافق نمازوں کو فرض قرار دیا، وہاں رسول اللہ ﷺ نے ((صلوا کما رأيت مني أصلی)) کی شرط عائد فرمائی یعنی تکبیر تحریم سے تسلیم تک تمام امور کا طریقہ نبوی ﷺ کے مطابق ہونا ضروری ہے، انھی امور میں سے (نماز کے) بعض سائل ایسے ہیں جو احادیث صحیحہ اور عمل صحابہ رضی اللہ عنہم سے ثابت ہونے کے باوجود بعض لوگوں کے اعتراضات کی بھینٹ چڑھے ہوئے ہیں۔ مثلاً:

(۱) آمین بالجهر

(۲) رفع الیدین قبل الرکوع وبعده

(۳) فاتحہ خلف الامام

(۴) ایک وتر.....

حالانکہ یہ سارے مسئلے شافعیہ یا حنابلہ سے بھی ثابت ہیں، اور ان کے علاقوں میں ان مسائل پر بالتواتر عمل بھی ہو رہا ہے، لہذا ان مسائل پر غیر اہل حدیث کے اعتراضات و

مخالفت اصول باطل ہیں۔

### اختلاف کے بنیادی اسباب

اہل حدیث (اہل سنت) اور غیر اہل حدیث کے درمیان اصل اختلاف ایمان، عقائد اور اصول میں ہے اس اختلاف کی چند مثالیں پیش خدمت ہیں:

اتباع رسول ﷺ

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبُكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ قُلْ أَطِيعُ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفَّارِ

(اے نبی !) کہہ دو اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری اتباع کرو، اللہ تم سے محبت کرے گا اور تمھاری خطاؤں سے درگزرفتاری کا اور اللہ بر امداد کرنے والا رحیم ہے۔ (ان سے) کہو اللہ اور رسول کی اطاعت کرو پھر اگر وہ منہ پھیریں (انکار کریں) تو بے شک اللہ کافروں سے محبت نہیں کرتا۔ (آل عمران: ۳۲، ۳۱)

دوسرے مقام پر ارشاد ہے: ﴿وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾

اور ان (رسول اللہ ﷺ) کی اتباع کروتا کہ تصھیں ہدایت نصیب ہو۔ (الاعراف: ۱۵۸)

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَاتَّبِعُونِي طَهْذَا صِرَاطُ مُسْتَقِيمٍ﴾

(کہہ دو) اور میری اتباع کرو، یہی سیدھا راستہ ہے۔ (الخروف: ۶۱)

سورۃ النساء (۵۹) میں فیصلہ کن انداز میں ارشاد ہے:

﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾

اگر تم اللہ اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتے ہو تو تنازعہ (اختلاف) کی صورت میں اللہ اور رسول کی طرف (ہی) رجوع کرو۔

اس کے برعکس غیر اہل حدیث اتباع رسول ﷺ کے بجائے تقلید شخصی کو واجب گردانے ہیں جیسا کہ محمود بن دیوبندی کہتے ہیں:

”آپ ہم سے وجوب تقلید کی دلیل کے طالب ہیں۔ ہم آپ سے وجوب اتباع محمدی ﷺ و وجوب اتباع قرآنی کی سند کے طالب ہیں“ (اول کاملہ مع تسیل ص ۸۷)

مزید کہتے ہیں: ”ہم نے آپ سے وجوب اتباع نبوی کے ثبوت کے لئے نص صریح طلب کی تھی سواس کا جواب متعقول تو مدارد“ (ایضاً حج الادله طبع قدیم ص ۹۹)

۔ آنکھیں ہیں اگر بند تو پھر دن بھی رات ہے  
اس میں قصور کیا ہے بھلا آفتاب کا

### تقلید؟

لغت کی کتاب ”القاموس الوجید“ میں تقلید کا درج ذیل مفہوم لکھا ہوا ہے:

”بے سوچ سمجھے یا بے دلیل پیروی، نقل، پسروگی“

”بلا دلیل پیروی، آنکھ بند کر کے کسی کے پیچھے چلانا، کسی کی نقل اتنا جیسے ”قلد القرد الإنسان“  
(ص ۱۳۲۶) نیز دیکھئے مجمجم الوسیط (ص ۵۲۷)

مفتی احمد یار نعیمی بدایوانی بریلوی نے غزالی سے نقل کیا ہے:

”التقلید هو قبول قول بلا حجة“ (جاء الحق في اصوات اطیع قدیم)

یعنی بغیر جحت (دلیل) کے قول کو قبول کرنا تقلید ہے۔

اشرف علی تھانوی دیوبندی سے پوچھا گیا:

”تقلید کی حقیقت کیا ہے اور تقلید کس کو کہتے ہیں؟“ تو انہوں نے فرمایا: ”تقلید کہتے ہیں اسی کا قول مانا بلا دلیل“ عرض کیا گیا کہ کیا اللہ اور رسول ﷺ کے قول کو مانا بھی تقلید کہلانے گا؟ فرمایا: ”اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا حکم مانا تقلید نہ کہلانے گا وہ اتباع کہلاتا ہے“

(الافتراضات الیومیہ ملنونکات حکیم الامم ۳/۵۹، ۲۲۸)

یاد رہے کہ اصول فقہ میں لکھا ہوا ہے: قرآن ماننا، رسول ﷺ کی حدیث ماننا، اجماع ماننا، گواہوں کی گواہی پر فیصلہ کرنا، عوام کا علماء کی طرف رجوع کرنا (اور مسئلہ پوچھ کر عمل کرنا) تقلید نہیں ہے۔ (دیکھیے مسلم الثبوت ص ۲۸۹ و التقریر و التحیر ج ۳ ص ۲۵۳)

محمد عبید اللہ الاسعدی دیوبندی تقلید کے اصطلاحی مفہوم کے بارے میں لکھتے ہیں:

”کسی کی بات کو بلا دلیل مان لینا تقلید کی اصل حقیقت یہی ہے لیکن...“ (اصول الفقہ ص ۲۶۷)

اصل حقیقت کو چھوڑ کر نامنہاد دیوبندی فقہاء کی تحریفات کو نہ سنتا ہے!

احمدیار نعیمی بریلوی لکھتے ہیں:

”اس تعریف سے معلوم ہوا کہ حضور علیہ السلام کی اطاعت کرنے کو تقلید نہیں کہہ سکتے۔ کیونکہ ان کا ہر قول و فعل و لیل شرعی ہے، تقلید میں ہوتا ہے: دلیل شرعی کو نہ دیکھنا، لہذا ہم حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے امتی کہلائیں گے نہ کہ مقلداً اسی طرح صحابہ کرام و آئمہ دین حضور علیہ السلام کے امتی ہیں نہ کہ مقلداً اسی طرح عالم کی اطاعت جو عام مسلمان کرتے ہیں اس کو بھی تقلید نہ کہا جائے گا کیونکہ کوئی بھی ان عاملوں کی بات یا ان کے کام کو اپنے لئے جلت نہیں بنتا بلکہ یہ سمجھ کر ان کی بات مانتا ہے کہ مولوی آدمی ہے کتاب سے دیکھ کر کہہ رہے ہوں گے۔“ ( جاء الحق ج ۱ ص ۱۶ )

معلوم ہوا کہ تقلید کرنے والا قرآن و حدیث و اجماع کو نہیں دیکھتا بلکہ آنکھیں بند کر کے اپنے مقرر کردہ امام و پیشوائی بلیل اندھا دھنڈ پیروی کرتا ہے۔ یہ تقلیدی شناخت ایسی تھی کہ سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ”أَمَا زَلَةُ عَالَمٍ فَإِنْ اهْتَدَى فَلَا تَقْلِدُهُ دِينَكُمْ“ اور رہی عالم کی غلطی، پس اگر وہ بدایت پر (بھی) ہو تو اپنے دین میں اس کی تقلید نہ کرو۔

(كتاب الزبد للإمام كجع ج ۱ ص ۳۰۰ ح ۱۷ و سند حسن، كتاب الزبد انبلي داود ص ۱۷۴ و حلية الاولى، ج ۵ ص ۷۹ و جامع بيان العلم وفضلة ابن عبد البر ج ۲ ص ۱۳۶ و الاذنة ماء ابن حزم ج ۲ ص ۲۳۲ و صحیح ابن القیم فی

اعلام الموقعين ج ۲ ص ۲۳۹)

اس روایت کے بارے میں امام دارقطنی نے فرمایا:

”**والموقوف هو الصحيح**“ اور (یہ) موقوف (روایت) ہی صحیح ہے۔

(اعلیٰ الواردة ج ۲ ص ۸۱ سوال ۹۹۲)

اس جلیل القدر صحابی ڈی شیخ عظیم الشان فتوے کے مقابلے میں غیر اہل حدیث تقليد کے ”گن گاتے رہتے ہیں“ جیسا کہ مفتی احمد یار بریلوی اعلان کرتے ہیں:

”اب ایک فیصلہ کن جواب عرض کرتے ہیں وہ یہ ہے کہ ہمارے دلائل یہ روایات نہیں ہماری اصل دلیل تو امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا فرمان ہے، ہم یہ آیت و احادیث مسائل کی تائید کے لئے پیش کرتے ہیں۔ احادیث یا آیات امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی دلیلیں ہیں...“

(جامع الحق ج ۲ ص ۹۱ تنوت نازلہ)

مفتی رشید احمد لدھیانوی دیوبندی صاحب لکھتے ہیں:

”غرضیکہ یہ مسئلہ اب تک تثنیہ تحقیق ہے میں اہم افتواتی اور عمل، قول امام رحمہ اللہ تعالیٰ کے مطابق ہی رہے گا، اس لئے کہ ہم امام رحمہ اللہ تعالیٰ کے مقلد ہیں اور مقلد کے لئے قول امام جحت ہوتا ہے نہ کہ ادله اربعہ کہ ان سے استدلال وظیفہ مجتہد ہے۔“ (ارشاد القاری ص ۲۱۲)

مزید کہتے ہیں کہ ”رجوع الی الحدیث وظیفہ مقلد نہیں“ (حسن الفتاوی ج ۳ ص ۵۰)

مفتی صاحبان کے بیانات سے معلوم ہوا کہ غیر اہل حدیث مقلدین کے نزدیک قرآن، حدیث، اجماع اور اجتہاد سے استدلال و جحت جائز نہیں ہے۔ یہ لوگ ادله اربعہ کے بجائے صرف اپنے مزعوم امام کے اقوال و افعال کو فروعی مسائل میں اپنے مولویوں کے مفتی بہا اقوال کی روشنی میں ہی جحت مانتے ہیں۔

اسی طرح مفتی محمد دیوبندی صاحب نے ایک سوال کے جواب میں لکھا ہے کہ ”عوام کے لئے دلائل طلب کرنا جائز نہیں۔“ (ضرب مومن، هفت روزہ اخبار ج ۳ شمارہ ۱۵۵۶، ۱۵ مارچ ۱۹۹۹ء ص ۶ آپ کے مسائل کا حل، مسبوق بحدہ ہمومیں سلام نہ پھیرے)

## عَقَاد

### (۱) رسول: مشکل کشا؟

حاجی امداد اللہ کا دیوبندیوں میں بڑا مقام ہے، انھیں سید الطائفۃ الدیوبندیہ سمجھا جاتا ہے، ویکھئے عبد الرشید ارشد دیوبندی کی کتاب ”بیس بڑے مسلمان“ (ص ۸۲-۱۱۰) رسول اللہ ﷺ کو مخاطب کرتے ہوئے حاجی امداد اللہ صاحب ”مناجات“ لکھتے ہیں:

”یا رسول کبیر فریاد ہے یا محمد مصطفیٰ فریاد ہے آپ کی امداد ہو میرا یا نبی حمال ابتر ہوا فریاد ہے سخت مشکل میں پھنسا ہوں آج کل اے میرے مشکل کشا فریاد ہے“

(کلیات امدادیں ۹۰، ۹۱)

معلوم ہوا کہ دیوبندیوں کے نزدیک رسول اللہ ﷺ مشکل کشا ہیں۔!

### (۲) علی: مشکل کشا؟

حاجی امداد اللہ صاحب نے مزید کہا:

”دور کر دل سے جا ب جہل و غفلت میرے رب کھول دے دل میں در عالم حقیقت میرے اب ہادی عالم علی مشکل کشا کے واسطے“ (ایضاً ص ۱۰۳)

### (۳) قبر سے دستگیری؟

اشرف علی تھانوی دیوبندی فرماتے ہیں: ”جب اثر مزار شریف کا بیان آیا تو آپ نے فرمایا کہ میرے حضرت کا ایک جولاہ مرید تھا۔ بعد انتقال حضرت کے مزار شریف پر عرض کیا کہ حضرت میں بہت پریشان ہوں اور روٹیوں کا تھانج ہوں کچھ دستگیری فرمائیے۔ حکم ہوا کہ تم کو ہمارے مزار سے دو آنے یا آدھ آنے روز ملا کرے گا۔ ایک مرتبہ زیارت مزار کو گیا وہ شخص بھی حاضر تھا، اس نے کل کیفیت بیان کر کے کہا کہ مجھے ہر روز وظیفہ مقرر پائیں قبر سے ملا کرنا

ہے (حاشیہ) قولہ وظیفہ مقررہ اقول یہ مجملہ کرامات کے ہے ۱۲“

(امداد الشاقص ۷۰، فقرہ نمبر ۲۹)

سے یہ رہن ہیں جنہیں تم رہبر سمجھتے ہو۔

(۲) ڈوبتی کشتی اور بیڑا اپار؟

کرامات امدادیہ میں لکھا ہوا ہے: ”ایک نہایت معترض شخص ولایتی بیان کرتے تھے کہ میرے ایک دوست جو جناب بقیۃ السلف ججۃ الخلف قدۃ السالکین زبدۃ العارفین شیخ الکل فی الکل حضرت مولانا حاجی شاہ امداد اللہ صاحب چشتی صابری تھانوی ثم المکی سلمہ اللہ تعالیٰ سے بیعت تھے۔ حج خانہ کعبہ کو تشریف لئے جاتے تھے، بسمی سے آگبوٹ میں سوار ہوئے، آگبوٹ نے چلتے چلتے نکر کھائی اور قریب تھا کہ چکر کھا کر غرق ہو جائے یادو بارہ نکرا کر پاش پاش ہو جائے۔ انہوں نے جب دیکھا کہ اب مرنے کے سوا چارہ نہیں اسی ماں یوسانہ حالت میں گھبرا کر اپنے پیر روشن ضمیر کی طرف خیال کیا اور عرض کیا کہ اس وقت سے زیادہ اور کون سا وقت امداد کا ہوگا۔ اللہ تعالیٰ سمیع و بصیر و کار ساز مطلق ہے اسی وقت ان کا آگبوٹ غرق سے نکل گیا اور تمام لوگوں کو نجات ملی۔ ادھر تو یہ قصہ پیش آیا ادھر اگلے روز مندوں جہاں اپنے خادم سے بولے: ذرا میری کمر دباو نہایت درد کرتی ہے خادم نے کمر دباتے دباتے پیرا ہن مبارک جو اٹھایا تو دیکھا کہ کمر چھلی ہوئی ہے اور اکثر جگہ سے کھال اتر گئی ہے۔ پوچھا: حضرت یہ کیا بات ہے؟ کمر کیوں کر چھلی؟ فرمایا: کچھ نہیں، پھر پوچھا، آپ خاموش رہے تیسری مرتبہ پھر دریافت کیا حضرت یہ تو کہیں رکڑ گئی ہے اور آپ تو کہیں بھی تشریف نہیں لے گئے۔ فرمایا: ایک آگبوٹ ڈوبتا تھا، اس میں ایک تمہارا دینی اور سلسلے کا بھائی تھا اس کی گریہ وزاری نے مجھے بے چین کر دیا۔ آگبوٹ کو کمر کا سہارا دے کر اوپر کو اٹھایا جب آگے چلا اور بندگان خدا کو نجات ملی اس سے چھل گئی ہوگی اور اسی وجہ سے درد ہے مگر اس کا ذکر نہ کرنا۔“ (کرامات امدادیہ ص ۱۸، ۳۵، ۳۶)

اس طویل عبارت سے درج ذیل باتیں معلوم ہوئیں:

- ① مصیبت کے وقت جب آگوٹ (کشتی) کے ڈوبنے کا ذرخا تو دیوبندی مرید نے اللہ کو چھوڑ کر اپنے پیر "روشن ضمیر" کی طرف مافوق الاصاب رجوع کیا۔
- ② پیر نے اپنے مرید کی آہ وزاری دور سے سن لی۔
- ③ پیر نے ڈوبنی کشتی کو بچالیا۔
- ④ اس کا روائی میں پیر کی کمر چھل کر زخمی ہو گئی۔
- ⑤ بریلوی حضرات مصیبتوں وغیرہ میں جو اپنے پیروں اور "اویاء" کو وسیلہ سمجھ کر مدد کے لئے پکارتے ہیں ان کا یہ عمل دیوبندی "کرامت" کے مطابق "بالکل صحیح" ہے۔
- ⑥ بریلوی حضرات یہ کہتے رہتے ہیں کہ شیخ عبدال قادر جیلانی رحمہ اللہ نے ڈوبا ہوا بیڑا پانی سے نکال باہر کیا تھا اور دیوبندی اس کے بارے میں ان کا مذاق اڑاتے رہتے ہیں۔ حالانکہ دیوبندی حضرات بھی کچھ کم نہیں ہیں۔ "ڈوبنے والا بیڑا" وہ بھی پانی سے باہر نکال سکتے ہیں! اور "ڈوبے ہوئے بچے کو دوبارہ زندہ کر کے پانی سے باہر نکال سکتے ہیں" دیکھئے بہشتی زیور حصہ هشتم (ص ۵۱/۲۸۹ سری سقطی کی ایک مریدی کا ذکر)

(۵) اے شہ نور محمد وقت ہے امداد کا!

اشرف علی تھانوی دیوبندی لکھتے ہیں:

"آسرادنیا میں ہے ازبس تمھاری ذات کا تم سوا اور وہی ہے کچھ البتھا بلکہ دن محشر کے بھی جس وقت قاضی ہو خدا آپ کا دامن پکڑ کر یہ کہوں گا بر ملا اے شہ نور محمد وقت ہے امداد کا"

(ثاتم امداد ص ۸۳ و امداد المختار ص ۶۱ فقرہ ۲۸۸)

(۶) ذاکرا و مرد کو رد و نوں ایک!

حاجی امداد اللہ صاحب نے لکھا ہے: "اور اس کے بعد اس کو ہو ہو کے ذکر میں اس قدر

منہمک ہو جانا چاہئے کہ خود نہ کو ریعنی (اللہ) ہو جائے۔” (کلیات امدادیہ ص ۱۸)  
بریکٹ میں اللہ کا لفظ اصل کتاب کلیات امدادیہ میں لکھا ہوا ہے، معلوم ہوا کہ دیوبندیوں  
کے نزدیک ذکر کرنے والا کثرت ذکر کی وجہ سے خود اللہ بن جاتا ہے۔ ।

#### (۷) خواجہ محمد عثمان، مشکل کشا!

صوفی عبدالحمید سواتی دیوبندی نے بغیر انکار کے لکھا:

”ابنی بحرمت خواجہ مشکل کشا سید الاولیاء سند الاقرایاء زبدۃ الفقہاء رأس العلماء و رئیس الفضلاء،  
شیخ الحمد شین قبلۃ السالکین امام العارفین برہان المعرفۃ مشیح الحقیقتہ فرید العصر و حیدر الزمان  
 حاجی الحرمین الشریفین مظہر فیض الرحمن پیر دشگیر حضرت مولانا محمد عثمان رضی اللہ عنہ  
(فائدۃ عثمنی ص ۷۱)، آنکی (نیوضات حسینی انخدا برائیہ ص ۲۸، ہترجم: صوفی عبدالحمید سواتی دیوبندی)

#### (۸) عاجزوں کی دشگیری، بیکسوں کی مدد؟!

ذکر یا صاحب تبلیغی فرماتے ہیں: ”رسول خدا نگاہ کرم فرمائیے اب ختم المرسلین رحم فرمائیے  
(۲) آپ یقیناً رحمۃ للعلیمین ہیں ہم حرمان نصیبوں اور ناکامان قسمت سے آپ کیسے تغافل  
فرما سکتے ہیں.....“ (۱۱) عاجزوں کی دشگیری بے کسوں کی مدد فرمائیے اور مخلص عشاقوں کی دل جوئی  
اور دلداری کیجئے“ (فضائل درود ص ۲۸ اور تبلیغی نصاب ص ۸۰۶)

#### (۹) مسئلہ وحدت الوجود:

حاجی امداد اللہ نے کہا: ”مسئلہ وحدت الوجود حق و صحیح ہے، اس مسئلے میں کوئی شک و شبہ نہیں ہے“

(شامل امدادیہ ص ۳۲ نیز دیکھئے کلیات امدادیہ ص ۲۸)

وحدت الوجود کے بارے میں لفت میں لکھا ہوا ہے: ”(صوفیوں کی اصطلاح) تمام  
موجودات کو صرف اعتباری اور فرضی مانا۔ اصل میں تمام چیزیں وجود خدا ہی ہیں جیسے کہ  
پانی کہ وہی بلبلہ ہے وہی لہر اور وہی سمندر، وحدہ لا شریک خدا ایک ہے اس کا کوئی شریک  
نہیں۔“ (جامع نیم اللغات ص ۱۲۱۵)

معلوم ہوا کہ وحدت الوجود کے عقیدے میں خالق و مخلوق اور عابد و معبود کا فرق مست جاتا ہے۔ بندہ اور خدا دنوں ایک ہی وجود قرار پاتے ہیں۔ رشید احمد گنگوہی نے کہا: ”یا اللہ معاف فرمانا کہ حضرت کے ارشاد سے تحریر ہوا ہے۔ جھوٹا ہوں کچھ نہیں ہوں۔ تیرا ہی طل ہے۔ تیرا ہی وجود ہے، میں کیا ہوں، کچھ نہیں ہوں، اور جو میں ہوں وہ تو ہے اور میں اور تو خود شرک در شرک ہے۔ استغفار اللہ...“ (مکاتیب رشید یص ۱۰ و فضائل صدقات حصہ دوم ص ۵۵۶)

ضامن علی جلال آبادی نے ایک زانیہ عورت کو کہا: ”لی تم شرماتی کیوں ہو؟ کرنے والا کون اور کرانے والا کون وہ تو وہی ہے۔“ (تذكرة الرشید ج ۲ ص ۲۲۲)

اس نامن علی کے بارے میں رشید احمد گنگوہی نے مسکرا کر ارشاد فرمایا:

”ضامن علی جلال آبادی تو، تو حیدری میں غرق تھے۔“ (تذكرة الرشید ج ۲ ص ۲۲۲)

سے قبایوشی کے پردے میں جو عیاشی کے رسیا ہوں

میں ایسوں کو راہبر و راہنماء کہہ دوں یہ مشکل ہے

ایک شخص نے حاجی امداد اللہ کو کہا کہ آپ کے ”اس مضمون سے معلوم ہوا کہ عابد و معبود میں فرق کرنا شرک ہے“ تو حاجی امداد اللہ صاحب نے جواب دیا: ”کوئی شک نہیں ہے کہ فقیر نے یہ سب ضیاء القلوب میں لکھا ہے...“ (شام امداد یص ۳۲۳)

اس باطل عقیدے کے ابطال کے لئے دیکھئے امام ابن تیمیہ کی کتاب ”ابطال وحدت الوجود والرد علی القائلین بھا“ (طبع لجنة البحث العلمي الكويت)

معلوم ہوا کہ اہل حدیث (اہل سنت) کا دیوبندیوں سے اختلاف ایمان، اصول اور عقائد میں ہے مگر یہ حقیقت ہے کہ دیوبندی حضرات زہر کا پیالہ پی کر خود کشی کر سکتے ہیں مگر عقائد علمائے دیوبند پر کبھی بحث و مذاکرہ نہیں کرتے، یہ لوگ حنفی بھی نہیں ہیں۔ ان کے عقائد اور ہیں اور امام ابوحنیفہ کے عقائد اور... اپنے آپ کو یہ لوگ حنفی یا اہل سنت کہہ کر امام ابوحنیفہ، حنفیوں اور اہل سنت کو بہت بد نام کرتے ہیں۔ کیا کسی دیوبندی یا بریلوی میں یہ

جرأت ہے کہ وہ اپنے عقائد مثلاً:  
 رسول مشکل کشا، علی مشکل کشا، وجوب تقليد شخصی، وحدت الوجود حق، وغیرہ اپنے مزعوم اور  
 مقرر کردہ امام ابوحنیفہؓ سے باسند صحیح حسن ثابت کر دے!  
 بعض چالاک قسم کے بریلوی اور دیوبندی حضرات، اہل حدیث: اہل سنت کے  
 خلاف: وحید الزمان حیدر آبادی، نواب صدیق حسن خان، محمد حسین بیالوی اور نور الحسن  
 وغیرہم کے حوالے پیش کرتے ہیں جس کے رد کے لئے ہم دو گواہ پیش کرتے ہیں:  
 گواہ اول: حافظ عبد اللہ محدث غازی پوری (متوفی ۱۳۲۷ھ) لکھتے ہیں: ” واضح رہے  
 کہ ہمارے مذہب کا اصل الاصول صرف اتباع کتاب و سنت ہے۔“

(ابراء اہل الحدیث والقرآن هماں جامع الشواهد من المهمة والبهتان ص ۳۲)

اس پر حاشیہ لکھتے ہوئے محدث غازی پوری رحمہ اللہ خود فرماتے ہیں: ”اس سے کوئی یہ نہ سمجھے  
 کہ اہل حدیث کو اجماع امت و قیاس شرعی سے انکار ہے کیونکہ جب یہ دونوں کتاب و سنت  
 سے ثابت ہیں تو کتاب و سنت کے ماننے میں ان کا مانا آگیا،“ (ایضاً ص ۳۲)

معلوم ہوا کہ اہل حدیث کے نزدیک قرآن، حدیث اور اجماع امت جھٹ ہے اور  
 اجتہاد و قیاس شرعی صحیح بھی جائز ہے، وحید الزمان حیدر آبادی وغیرہ کے اقوال و افعال قرآن  
 ہیں نہ حدیث اور نہ ہی اجماع، لہذا اہل حدیث کے خلاف انھیں پیش کرنا جائز نہیں ہے۔

گواہ دوم: مولانا علی محمد سعیدی فتاویٰ علمائے اہل حدیث کے پیش لفظ میں لکھتے ہیں کہ ”یہ  
 ایک کھلی حقیقت ہے کہ مسلک اہل حدیث کا بنیادی اصول صرف کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ کے  
 کی پیروی ہے۔ رائے، قیاس، اجتہاد اور اجماع یہ سب کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ کے  
 ماتحت ہیں۔ اصول کی بناء پر اہل حدیث کے نزدیک ہر ذی شعور مسلمان کو حق حاصل ہے کہ  
 وہ جملہ افراد امت کے فتاویٰ، ان کے خیالات کو کتاب و سنت پر پیش کرے جو موافق ہوں  
 سرآنکھوں پر تسلیم کرے ورنہ ترک کرے، علمائے حدیث کے فتاویٰ، ان کے مقالہ جات

بلکہ دیگر علمائے امت کے فتاویٰ اسی حیثیت میں ہیں، (ج اص ۶)  
 ہم اگر دیوبندیوں اور بریلویوں کے خلاف فقہ حنفی کے حوالے پیش کریں تو وہ یہ شرط  
 لگاتے ہیں کہ صرف مفتی بقول ہی پیش کیا جائے۔  
 اسی طرح اہل حدیث کی بھی دو شرطیں ہیں:  
 اول: حوالہ مذکورہ کے قول فعل پر تمام اہل حدیث کا اجماع ہو لہذا غیر اجماعی حوالوں کو رد  
 کر دیا جائے گا۔

دوم: جس قول فعل کا رد کیا جا رہا ہے وہ صرف اہل حدیث کا خاصہ ہو، شوافع، حنابلہ اور  
 مالکیہ کا یہ قول فعل نہ ہو۔ وجہ یہ ہے کہ دیوبندیوں اور بریلویوں کے نزدیک شوافع، حنابلہ  
 اور مالکیہ سب بحق اور اہل سنت ہیں۔ ظاہر ہے کہ تسلیم شدہ حق پر اعتراض باطل ہوتا ہے۔  
 اس کے مقابلے میں ہم دیوبندی و بریلوی اکابر کے جو حوالے پیش کرتے ہیں وہ ان کے  
 نزدیک تسلیم شدہ ہیں۔

گواہ اول: ذکر یا تبلیغی دیوبندی صاحب ایک شخص کو خط لکھتے ہیں: ”آپ جیسے علامہ کو تو  
 یہ حق ہو سکتا ہے کہ علماء کے اقوال کو ہرگز نہ مانیں لیکن مجھے کم علم کے لئے تو سب اہل حق  
 معتمد علماء کا قول جحت ہے، میں علماء کے قول کو نہ مان کر کیسے زندگی گزار سکتا ہوں، مجھ میں  
 اتنی استعداد ہی نہیں کہ براہ راست قرآن و حدیث سے ہر مسئلہ پر استدلال کر کے عمل  
 کروں۔“ (کتب فضائل پر اشکالات اور ان کے جوابات ص ۱۳۲)

گواہ دوم: اشرف علی تھانوی دیوبندی نے کہا: ”مَنْ لَا يَسْمَعُ طَوَّافَى حَسْبَ تَصْرِيفَ شَامِي فَقَبَا  
 كَطْبَقَةَ ثَالِثَةَ سَعَى ہیں کہ ہمارے لئے ان کا بلکہ ان کے بعد والوں کا قول بھی جحت ہے...“

(امداد الفتاویٰ ج اص ۱۳۷ جواب، سوال نمبر ۱۹)

گواہ سوم: غلام اللہ خان دیوبندی ممتازی نے کہا: ”اوہ میں شرح صدر کے ساتھ کہہ سکتا  
 ہوں.... کہ انہیں بر صغیر پاک و ہند میں .... اللہ تعالیٰ کے مقبول اور محبوب بندوں کی جماعت

ہے... تو وہ اکابرین علمائے دیوبند ہیں...." (خطبات شیخ القرآن ج ۱ ص ۲۲۶)

اس تہبید کے بعد عرض ہے کہ راقم المعرف نے آمین بالجبر کے بارے میں بہت عرصہ پہلے ایک رسالہ لکھا تھا جو الآثار راوی پلنڈی میں شائع ہوا تھا۔ اب یہی رسالہ اپنی اصل کاپی سے اضافہ اور اصلاح کے ساتھ دوبارہ شائع کیا جا رہا ہے۔

عامة المسلمين کے فائدے کے لئے بعض الناس کی کتاب "حدیث اور الحدیث" اور "تحقیق مسئلہ آمین" کا جواب بھی پیش خدمت ہے۔

تنبیہ: "حدیث اور اہل حدیث" نامی کتاب کے باب "اخفاء آمین" کی فوٹو شیٹ مصغیر [Reduce] کر کے "دیوبندی" کا لفظ لکھ کر جواب دیا گیا ہے۔

### اعلان

آخر میں عرض ہے کہ میری صرف وہی کتاب معتبر ہے جس کے ہر ایڈیشن کے آخر میں میرے دستخط مع تاریخ موجود ہوں، اس شرط کے بغیر کسی شائع شدہ کتاب کا میں ذمہ دار نہیں ہوں۔ **وما علینا إلا البلاغ** (۲۰۰۳ء - ۲۲ دسمبر)

(بعد از مراجعت ۱۳ نومبر ۲۰۰۶ء)

## القول المتميّز في الجهر بالتأميم

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله الأمين أما بعد :  
 أهل الحديث أو أهل الرأيَ كَمِيَان آمِنَ كَمَلَةٍ مُخْتَلِفٍ فِيهِ - أهل الحديث كَجَاهِيقَ  
 هُوَ كَجَاهِيَّةٍ نَمَازُوهُ مِنْ إِمَامٍ أَوْ مُقْتَدِيٍ دُنْوَوْهُ كَوَآمِنَ بِالْجَهْرِ كَهْنَىٰ چَاهِيَّةٍ - سَرِيَ نَمَازُوهُ مِنْ مِنْ  
 آمِنَ بِالسَّرِّ كَهْنَىٰ پَرِاجْمَاعٍ - أهل الرأيَ كَخَيْالٍ هُوَ كَجَاهِيَّةٍ نَمَازُوهُ مِنْ إِمامٍ أَوْ مُقْتَدِيٍ  
 كَوَآمِنَ بِالسَّرِّ (خَفِيَّةٍ) كَهْنَىٰ چَاهِيَّةٍ - اس مَكَلَةٍ مِنْ جَانِبِيْنَ كَدَلَكَ عَلَمِيٌّ وَتَحْقِيقِيٌّ جَائِزَهُ پَیْشَ  
 کِيَّا گِيَّا ہے -

### أهل الحديث كاتعارف

شیخ الاسلام احمد بن تیمیہ الحراشی رحمہ اللہ فرماتے ہیں :

”ونحن لا نعني بأهل الحديث المقتصرین على سماعه أو كتابته  
 أو روایته بل نعني بهم: كل من كان أحق بحفظه و معرفته وفهمه  
 ظاهرًا وباطناً وابناءه باطناً وظاهرًا“

(لفظ) أهل حديث سے ہماری مراد (صرف) وہ لوگ نہیں جو حديث کے سماع،  
 کتابت اور روایت میں مشغول ہیں بلکہ وہ لوگ ہیں جو حديث کو یاد کرتے  
 ہیں (حافظت کرتے ہیں) معرفت اور فهم رکھتے ہیں، نیز ظاہری اور باطنی دونوں طرح  
 سے اس کی اتباع کرتے ہیں۔ (مجموع فتاویٰ ج ۹۲ ص ۹۵)

حافظ ابن تیمیہ مزید فرماتے ہیں :

”وبهذا يتبيّن أن أحق الناس بأن تكون هي الفرقة الناجية أهل الحديث  
 والسنّة الذين ليس لهم متبع يتعصّبون له إلارسول الله عليه صلواه“

اور اس سے واضح ہوتا ہے کہ لوگوں میں فرقہ ناجیہ کے سب سے زیادہ حق دار اہل الحدیث والسنہ ہیں جن کا متبوع (امام) سوائے رسول اللہ ﷺ کے اور کوئی نہیں ہے اور وہ آپؐ کے فرماں کی تختی سے پابندی کرتے ہیں۔

(مجموع فتاویٰ ح ۳۲۷ ص ۳۲)

امام ”ثقة حافظ“ احمد بن سنان القطان الواسطي (متوفی ۲۵۹ھ) فرماتے ہیں:

”ليس في الدنيا مبتدع إلا هو يبغض أهل الحديث وإذا ابتدع الرجل نزع حلاوة الحديث من قلبه.“

دنیا میں کوئی ایسا بدعتی نہیں جو اہل حدیث سے بغض نہیں رکھتا اور جب کوئی شخص بدعتی ہو جاتا ہے تو حدیث کی مٹھاس اس کے دل سے نکل جاتی ہے۔

(معزفہ علوم الحدیث ص ۱۷ و سندہ صحیح، شرف اصحاب الحدیث للخطیب ص ۲۷، عقیدۃ السلف ص ۱۰۲)

شیخ الاسلام ابن تیمیہ سے پوچھا گیا کہ کیا بخاری، مسلم، ابو داود، ترمذی، نسائی، ابن ماجہ، ابو داود طیاسی، دارمی، بزار، دارقطنی، بیہقی، ابن خزیمہ اور ابو یعلی الموصی مقلد تھے یا مجتهد؟  
تو انہوں نے جواب دیا:

”الحمد لله رب العالمين ، أما البخاري و أبو داود فاما مان في الفقه  
من أهل الإجتهاد وأما مسلم والترمذى والنمسائى وابن ماجه و  
ابن خزيمة و أبو يعلى و البزار و نحوهم فهم على مذهب أهل الحديث ،  
ليسوا مقلدين لواحد بعينه من العلماء“

سب تعریفیں التدریب العالمین کے لئے ہیں (امام) بخاری اور ابو داود تو فقہ میں مجتهد (مطلق) ہیں اور مسلم، ترمذی، نسائی، ابن ماجہ، ابن خزیمہ، ابو یعلی اور بزار وغیرہم اہل الحدیث کے مذهب (منج) پر تھے سی ایک عالم کی تقلید شخصی نہیں کرتے تھے۔ (مجموع فتاویٰ ۲۰، ۳۹/۲۰)

اس تہیید کے بعد آمین کی روایات کا مختصر اور جامع جائزہ پیش خدمت ہے:

### پہلی حدیث

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((إِذَا أَمِنَ الْإِمَامُ فَأَمْنَوْا لِيَاهُ مِنْ وَاقْعَقَ قَانِمِهِ تَأْمِينَ الْمَلَائِكَةِ غَفْرَلَهُ مَا  
تَقدِّمُ مِنْ ذَنْبِهِ))

جب امام آمین کہے تو تم بھی آمین کہو کیونکہ جس کی آمین فرشتوں کی آمین سے  
موافق ہو جائے اس کے سابقہ گناہ معاف کر دیئے جائیں گے۔

(صحیح بخاری باب جهر لاما مبا میں ح ۸۰۷ و صحیح مسلم ح ۲۱۰)

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ امام جهر سے آمین کہے۔

امام محمد بن اسحاق بن خزیمۃ النیسا بوری (متوفی ۳۳۱ھ) فرماتے ہیں:

”فِي قَوْلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((إِذَا أَمِنَ الْإِمَامُ فَأَمْنَوْا)) مَا بَيْانَ وَبَيْتٍ أَنَّ  
الْإِمَامَ يَجْهَرُ بِآمِينٍ، إِذَا مَعْلُومٌ عِنْدَ مَنْ يَفْهَمُ الْعِلْمَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
لَا يَأْمُرُ الْمَأْمُومَ أَنْ يَقُولَ آمِينٌ عِنْدَ تَأْمِينِ الْإِمَامِ إِلَّا وَالْمَأْمُومُ يَعْلَمُ أَنَّ  
الْإِمَامَ يَقُولُهُ، وَلَوْ كَانَ الْإِمَامُ يَسِّرُ آمِينٍ لَا يَجْهَرُ بِهِ لَمْ يَعْلَمِ الْمَأْمُومُ  
أَنَّ إِمَامَهُ قَالَ آمِينٌ أَوْ لَمْ يَقُلْهُ. وَمَحَالٌ أَنْ يَقُولَ لِلرَّجُلِ إِذَا قَالَ فَلَانَ  
كَذَا فَقْلُ مِثْلِ مَقَالَتِهِ وَأَنْتَ لَا تَسْمَعُ مَقَالَتِهِ، هَذَا عِنْدُ الْمَحَالِ، وَمَا لَا  
يَتَوَهَّمُهُ عَالَمٌ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْمُرُ الْمَأْمُومَ أَنْ يَقُولَ آمِينٌ إِذَا قَالَهُ إِمَامُهُ  
وَهُوَ لَا يَسْمَعُ تَأْمِينَ إِمَامَهُ۔“

نبی کریم ﷺ کے فرمان ”جب امام آمین کہے تو تم بھی آمین کہو“ سے واضح طور پر  
ثابت ہوا کہ امام کو جہر سے آمین کہنی چاہیے کیونکہ ہر صاحب علم سمجھ رکتا ہے کہ نبی ﷺ  
مقتدی کو امام کی آمین کے وقت آمین کہنے کا حکم نہیں فرماتے مگر مقتدی امام کی آمین

کو جانتا ہے۔ اور اگر امام آمین بالسر کہے بالجھر نہ کہے تو مقتدی کو معلوم نہیں ہو سکتا کہ امام نے آمین کہی ہے یا نہیں کہی ہے اور یہ محال ہے کہ آدمی سے کہا جائے کہ جب فلاں یہ کہے تو تم بھی اسی طرح کہو حالانکہ تم اس کی بات نہیں سن رہے ہو یہ قطعی طور پر محال ہے اور کوئی عالم اس کا تصویب بھی نہیں کر سکتا کہ نبی کریم ﷺ مقتدی کو آمین اس وقت کہنے کا حکم دیں جب امام آمین کہے اور مقتدی امام کی آمین نہ سن رہا ہو۔ (صحیح ابن خزیم ج ۱ ص ۲۸۶ ح ۵۷۰)

کنی قرائی امام ابن خزیم رحمہ اللہ کے اس بیان کی تائید کرتے ہیں:

۱: سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی دوسری مرفوع احادیث اس پر دلالت کرتی ہیں کہ اس حدیث میں آمین بالجھر مراد ہے مثلاً حدیث نصیم الجھر رحمہ اللہ، حدیث الحسن بن ابراہیم الزبیدی وغیرہ (تفصیل آئندہ سطور میں آرہی ہے ان شاء اللہ)

۲: منصور بن میسرہ سے روایت ہے کہ میں نے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ نماز پڑھی جب آپ نے ﴿غیر المغضوب عليهم ولا الضالين﴾ کہا تو آمین کہی، یہاں تک کہ ہمیں سنا دیا، آپ کے پیچھے جو (نماز پڑھ رہے) تھے انہوں نے بھی آمین کہی.....

(مسنون عبد الرزاق ج ۲ ص ۹۵، ۹۶، حديث ۲۲۳۲)

اس اثر کے سارے راوی ثقہ ہیں، سوائے منصور بن میسرہ (تابعی) کے۔ اگر یہ تصحیف نہیں ہے تو اس کے حالات مجھے معلوم نہیں۔

خالد بن ابی عزہ کے بارے میں ظفر احمد تھانوی لکھتے ہیں: ”فلم أقف على ترجمته ولكن ثقة على قاعدة ابن حبان“

مجھے اس کے حالات نہیں ملے لیکن وہ ابن حبان کے قاعدة پر ثقہ ہیں۔

(روايات السنن ج ۱ ص ۲۷۷)

دیوبندیوں کے نزدیک قرون تھلاش میں کسی راوی کا مجھوں ہونا چند اس مضر نہیں۔

وَكَيْفَيَّتُ اعْلَاءِ الْسُّنْنَةِ (٣/١٦١) وَلِفَظُهُ: "وَالْجَهَالَةُ فِي الْقَرْوَنِ الْثَّلَاثَةِ لَا يَضُرُّ عَنْدَنَا" اور قرون ثلاثہ میں مجھول ہونا ہمارے نزدیک مضر نہیں ہے۔

۳: محمد شین نے اس حدیث پر آمین بالجھر کے ابواب باندھے ہیں مثلاً:

① البخاری الامام (باب جهر الامام بالآمين)

② ابن خزيمة الامام (باب الجهر بالآمين عند انقضاء فاتحة الكتاب.....)

③ النسائي الامام (جهر الامام بالآمين)

④ ابن ماجة الامام (باب الجهر بالآمين)

۴: الزین بن منیر (متوفی ٦٩٥ھ) نے کہا:

"والقول إذا وقع به الخطاب مطلقاً حمل على الجهر"

جب مطلقاً (بلا قید سرو جھر) خطاب وارد ہو (قرینے کے بغیر) تو جھر پر ہی محول

ہوگا۔ (فتح الباری ٢/٤٢)

۵: دیگر صحابہ رضی اللہ عنہم اجمعین کی روایات بھی اسی کی تائید کرتی ہیں جیسا کہ آگے آرہا ہے۔

۶: آثار صحابہ رضی اللہ عنہم اجمعین سے بھی اس حدیث کا جھری مفہوم ہی متحقق ہوتا ہے۔

### دوسری حدیث

نعم الجھر (التابعی رحمہ اللہ) سے روایت ہے کہ میں نے ابو ہریرہ ؓ کے پیچھے نماز پڑھی۔

پس آپ نے بسم اللہ الرحمن الرحيم پڑھی۔ پھر آپ نے سورہ فاتحہ پڑھی جب آپ نے

﴿غَيْرُ الْمَغْضُوبُ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ﴾ پڑھا تو آمین کہی اور لوگوں نے بھی آمین کہی۔ جب آپ سجدہ کرتے تو اللہ اکبر کہتے اور جب دور کعنوں سے اٹھتے تو اللہ اکبر کہتے۔

پھر فرماتے: اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے میں تم سب سے زیادہ

رسول اللہ ﷺ کی نماز کے مشابہ ہوں۔ (سنن نسائي يعني الجھري ٢/٣٣٧ و سنده صحیح)

اس حدیث کو درج ذیل ائمہ نے صحیح قرار دیا ہے:

- |                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>① ابن خزیمہ</p> <p>② ابن حبان</p> <p>③ الدارقطنی</p> <p>④ الحاکم</p> <p>⑤ الذہبی</p> <p>⑥ ابی القاسم</p> <p>⑦ الحطیب</p> <p>⑧ ابن حجر جہنم اللہ</p> | <p>(صحیح ابن خزیمہ ج ۱ ص ۲۵۱)</p> <p>(صحیح ابن حبان ج ۳ ص ۱۳۵)</p> <p>(اسنن ج ۲ ص ۳۰۶)</p> <p>(المسند رک ج ۱ ص ۲۳۲)</p> <p>(تخریج المسند رک ج ۱ ص ۲۳۲)</p> <p>(اسنن الکبریٰ ج ۲ ص ۲۶)</p> <p>(تفیر ابن کثیر ج ۱ ص ۱۶)</p> <p>(تفیلیق تعلیقین ج ۲ ص ۳۲۱)</p> |
| <p>محمد بن علی النیمی نے بھی اس کے متعلق ”وإسناده صحيح“ کہا ہے۔</p> <p>(آثار اسنن ص ۹۳۱ ج ۲ ص ۳۲۱)</p>                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                             |

اس حدیث سے امام اور مقتدیوں کا آمین بالخبر کہنا ثابت ہوتا ہے۔

(ملاحظہ فرمائیں تفسیر ابن کثیر / ۱۶)

سعید بن ابی ہلال کتبہ ستہ کے راوی اور جمہور محدثین کے نزدیک ثقہ ہیں، ان سے اس حدیث کے راوی خالد بن یزید المصری بالاتفاق ثقہ ہیں۔ خالد کی سعید سے روایت: صحیح بخاری (کتاب الطہارۃ باب فضل الوضوء والغفران) (۱۳۶) اور صحیح مسلم (کتاب الا ضاحی رقم الحدیث ۷۷ قبل ۱۹۷۸) وغیرہما میں ہے جو امر کی قوی دلیل ہے کہ سعید سے خالد کا سماع قبل از اخلاقاٹ ہے۔ خالد بن یزید ۱۳۹ھ کو فوت ہوئے (تہذیب التہذیب ۳/۱۱۱) اور سعید بن ابی ہلال ۱۳۳ھ یا ۱۳۵ھ یا ۱۳۹ھ کو فوت ہوئے (تہذیب التہذیب ۲/۸۲) اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ خالد بن یزید ابھی سعید بن ابی ہلال للیشی کے قدیم شاگردوں میں سے ہے لہذا اس کا ان سے سماع اخلاقاٹ سے پہلے کا ہے، اسی لئے متعدد ائمہ نے اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے۔

## تیسری حدیث

حافظ ابن حبان رحمہ اللہ نے کہا:

”أخبرنا يحيى بن محمد بن عمرو بالفسطاط قال: حدثنا إسحاق  
ابن إبراهيم بن العلاء الزبيدي قال: حدثنا عمرو بن الحارث قال:  
حدثنا عبد الله بن سالم عن الزبيدي قال: أخبرني محمد بن مسلم  
عن سعيد بن المسيب وأبي سلمة عن أبي هريرة رضي الله عنه قال:  
كان رسول الله ﷺ إذا فرغ من قراءة أم القرآن رفع صوته وقال:  
((آمين))“

یحییٰ بن محمد بن عمرو نے ہمیں فسطاط میں حدیث بیان کی (انھوں نے کہا): ہمیں  
اسحاق بن ابراہیم بن العلاء الزبیدی نے حدیث بیان کی (انھوں نے کہا): ہمیں  
عمرو بن حارث نے حدیث بیان کی انھوں نے عبد اللہ بن سالم عن زبیدی حدیث  
بیان کی (کہا): مجھے محمد بن مسلم (ازہری) نے عن سعید بن مسیب عن ابی سلمہ (کے  
واسطے) سے حدیث بیان کی کہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے: ”جب رسول اللہ ﷺ سے  
سورہ فاتحہ کی قراءت سے فارغ ہوتے تو اپنی آواز بلند کرتے اور فرماتے: آمین،“

(صحیح ابن حبان/۲/۱۸۰۳)

## سنڈ کی تحقیق

اسے درج ذیل ائمہ محدثین نے صحیح قرار دیا ہے:

- ① ابن حبان (صحیح ابن حبان/۲/۱۳۷)
- ② ابن خزیمہ (صحیح ابن خزیمہ ج ۱ ص ۲۸۷)
- ③ الحاکم (محدثک ج ۱ ص ۲۲۳، معربۃ السنن والآثار ۱/۵۳۲)
- ④ الذہبی (تمہیص المحدثک ۱/۲۲۳)

⑥ الدارقطني (سنن دارقطني ۱/۳۲۵، وقال خطأ السناد حسن)

⑦ نبيق (التخيص الحميري حاص ۲۳۶ بلفظ: حسن صحيح)

⑧ ابن القتيم (اعلام المؤمن ح ۲ ص ۳۹۷)

⑨ ابن حجر حبهم اللہ (التخيص الحميري میں تصحیح غفل کے سکوت کیا ہے۔)

حافظ ابن حجر کا تخيص میں کسی حدیث کو ذکر کر کے سکوت کرنا دیوبندی علماء کے نزدیک صحیح یا حسن ہونے کی دلیل ہے لہذا یہ حوالہ بطور الزمام پیش کیا گیا ہے۔

(دیکھئے تواعدی علوم الحدیث للشيخ ظفر احمد تھانوی ج ۵ ص ۳۸۵ توضیح الكلام حاص ۲۱)

اس حدیث کو کسی قابل اعتماد امام نے ضعیف نہیں کہا۔

### راویوں کی تحقیق

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ مشہور فقیہ صحابی ہیں۔ سعید بن المسیب اور ابو سلمہ بن عبد الرحمن بالاتفاق

ثقة ہیں۔ محمد بن مسلم، امام زہری ہیں جیسا کہ صحیح ابن خزیم کی روایت سے ظاہر ہے۔ آپ کتبہ

کے مرکزی راوی ہیں اور آپ کی جلالت و اتقان پر اتفاق ہے۔ (تقریب البہذہ بیب: ۶۲۹۶)

[ امام زہری بہت کم مدلیس کرتے تھے۔ (بیزان الانعتقال ح ۲ ص ۴۰)]

حافظ صلاح الدین کیکلڈی نے جامع التحصیل میں انھیں دوسرے طبقہ میں شمار کیا ہے جن

کے عنوانہ کو (بعض) ائمہ نے (علت قادر ہونے کی صورت میں) قبول کیا ہے، مولانا

ارشاد الحق اثری نے توضیح الكلام (۱/۳۸۸-۳۹۰) میں امام زہری پر مدلیس کے اعتراض

کے جوابات دیے ہیں۔]

تنبیہ: لیکن میری تحقیق میں راجح یہی ہے کہ امام زہری مدلیس ہیں لہذا یہ سند ضعیف ہے  
لیکن دوسرے شواہد کے ساتھ صحیح ہے، دیکھئے: چوہنی حدیث وغیرہ۔

محمد بن الولید الزہیدی صحیحین کے راوی اور ”ثقة ثبت من کبار اصحاب الزہری“

تھے (التقریب: ۶۳۷۲) عبداللہ بن سالم الاشعري صحیح بخاری کے راوی ہیں۔ سیجی بن حسان

اور عبد اللہ بن یوسف نے آپ کی تعریف کی ہے۔ نسائی نے کہا: "لیس به بائس" ابن حبان نے ثقہ قرار دیا، وارقطنی نے بھی آپ کی توثیق کی ہے۔ (ملخصاً من تہذیب التہذیب ۵/۲۰۰) ذہبی نے کہا: "صدقہ فیہ نصب" (الکاشف ۲/۸۰)۔

ابن حجر نے کہا: "ثقة رمي بالنصب" (التقریب: ۳۲۳۵)

نصب کا الزام مردود ہے جیسا کہ آگے آرہا ہے۔ ابن خزیمہ، الحاکم، یہیقی اور ابن قیم نے بھی اس کی حدیث کو صحیح قرار دے کر اس کی توثیق کی ہے۔

ان کے مقابلے میں ابو عبید اللہ الجرجی نے ابو داؤد سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتا تھا: علی نے ابو بکر و عمر کے قتل پر اعانت کی ہے اور ابو داؤد اس کی مذمت کرتے تھے لیکن یہ جرح کئی لحاظ سے مردود ہے:

- ① جمہور کے خلاف ہے۔

② اس کا تعلق روایت حدیث کے ساتھ نہیں بلکہ اجتہادی امور کے ساتھ ہے۔

③ بقول آجری ابو داؤد ۲۰۲۵ میں پیدا ہوئے (التهذیب ۵/۱۵۱) اور بقول آجری عن ابی داؤد عبد اللہ بن سالم ۹۷۱ھ کوفوت ہوا۔ (التهذیب ۵/۲۰۰) یعنی اس کی وفات کے تینیس سال بعد ابو داؤد پیدا ہوئے لہذا انہیں یہ قول کس طرح معلوم ہوا؟ سند کے انقطاع کی وجہ سے بھی اس قول کی نقل مردود ہے۔

④ سوالات الآجری عن ابی داؤد کا مصنف ابو عبید محمد بن عثمان الآجری ہے جس کے حالات نامعلوم ہیں۔ سوالات کا محقق محمد علی قاسم العرمی لکھتا ہے:

"لِمْ أُوفِّقْ فِي الْحُصُولِ عَلَى عَبَارَةِ صَرِيحةٍ فِي تَعْدِيلِ الْآجْرِيِ إِذْلِمْ"

یترجمہ لہ أحد فيما أعلم حتى يذكر مايفيد ذلك"

آجری کی توثیق کے بارے میں مجھے صریح عبارت نہیں ملی۔ میرے علم کے مطابق کسی نے بھی اس کے حالات نہیں لکھتے تاکہ وہ ذکر کرے جو اس کے بارے میں ہو۔ (ص ۲۷)

آخر یہ جرح باسنده صحیح بھی ہوتی تو مردود تھی، سرفراز صدر صاحب دیوبندی لکھتے ہیں:

”اصول حدیث کی رو سے اثقة راوی کا خارجی یا جمی، معزری یا سری وغیرہ ہونا اس کی ثقاہت پر قطعاً اثر انداز نہیں ہوتا اور صحیحین میں ایسے راوی بکثرت موجود ہیں۔“

(احسن الكلام ط درم ج اص ۳۰)

عمرو بن الحارث الحمصی کو ابن حبان نے ثقہ قرار دیا ہے۔ (تهذیب العہد یب ۱۳/۸) ابن حبان، ابن خزیمہ، الحاکم، الدارقطنی، یہیقی، اور ابن قیم نے اس حدیث کی صحیح یا تحسین کی ہے۔ کسی سند کو صحیح کہنے کا یہ مطلب ہوتا ہے کہ اس سند کا ہر راوی صحیح کہنے والے کے نزدیک ثقہ یا صدقہ ہے۔ (دیکھئے نصب الرأیہ ۱/۲، ۱۳۹/۲، ۲۶۲/۳، ۲۶۴/۵، ۲۲۲/۵، ۲۲۴/۱)

ان کے مقابلے میں حافظ ذہبی نے کہا ”غیر معروف العدالة“ (میزان الاعتدال ۲/۲۵۱) حافظ ابن حجر نے کہا: مقبول (اقریب: ۵۰۰)

یہ جرح کئی لحاظ سے مردود ہے:

۱۔ غیر مفسر ہے۔ جمہور کے خلاف ہے ۲۔ ان کے اپنے کلام میں بھی تعارض ہے۔ حافظ ذہبی نے خود عمرو بن الحارث کی حدیث کی صحیح میں موافقت اور ابن حجر نے سکوت کیا ہے۔

”وَإِذَا تَعَارَضَا تَسَاقَطَا“ (ملحوظہ میزان الاعتدال ۲/۵۵۲)

لہذا ثابت ہوا کہ عمرو بن الحارث ثقہ و صحیح الحدیث ہے۔

اسحاق بن ابراهیم بن العلاء الزبیدی امام بخاری کی کتاب ”الأدب المفرد“ کے راوی ہیں۔ ابن حبان نے کتاب الثقات (۸/۱۱۳) میں اسے ذکر کیا ہے۔

ابن معین نے کہا: ”لَا بَأْسَ بِهِ وَلَكِنَّهُمْ يَحْسَدُونَهُ“ (الجرح والتعديل ۲/۹۰۹ و سند صحیح) ابن خزیمہ، الحاکم، الدارقطنی، یہیقی، الذہبی اور ابن قیم نے اس کی حدیث کی صحیح و تحسین کر کے اسے ثقہ قرار دیا ہے۔

ان کے مقابلے میں مروی ہے کہ امام نسائی نے کہا : ”لیس بشقة“ (تهذیب العہد ۱/۱۸۹)

آجری نے ابو داود سے روایت کیا کہ محمد بن عوف نے کہا: ”ما أشک أن إسحاق بن زبريق يكذب“ (ایضاً)

ابو داود نے (بِرَوَايَةِ الْأَجْرِي) کہا: ”لَيْسَ بِشَيْءٍ“ (میزان الاعتدال/۱/۱۸۱) ذہبی نے کہا ”ضعیف“ ابن حجر نے کہا: ”صَدُوقٌ بِهِمْ كثیراً وَ اطْلَقَ مُحَمَّدًا عَوْفَ أَنَّهُ يَكْذِبُ“ (اتقریب: ۳۳۰) یہ جرح کئی لحاظ سے مردود ہے:

① جمہور کی توثیق کے خلاف ہے۔

② ذہبی کا قول ان کی صحیح کے معارض ہے۔ ”وَإِذَا تَعَارَضَا تَسَاقَطَا“

③ نسائی کے قول کی سند تاریخ دمشق لابن عساکر (۸/۷۷) میں موجود ہے، اس قول کا راوی، امام نسائی کا بیٹا عبدالکریم ہے جس کا ذکر تاریخ الاسلام للذہبی (۲۹۹/۲۵) اور الانساب للسمعاني (۳۸۳/۵) میں ہے لیکن توثیق مذکور نہیں لہذا یہ مجہول الحال ہے۔ یعنی یہ قول امام نسائی سے ثابت نہیں ہے۔

④ آجری کی عدالت نامعلوم ہے لہذا اس کی ابن عوف و ابو داود سے نقل مردود ہے۔

⑤ یہ جرح حسد پرمنی ہے اس لئے مردود ہے۔

اسحاق بن ابراہیم سے بڑے بڑے اماموں نے حدیث بیان کی ہے مثلاً یعقوب بن سفیان الفارسی، محمد بن یحییٰ الذہبی، ابو حاتم الرازی، عثمان بن سعید الدارمی اور بخاری وغیرہم۔

(دیکھئے تہذیب التکالیف/۲۶۹)

یعقوب الفارسی اور امام بخاری صرف ثقہ سے روایت کرتے تھے۔

(دیکھئے قواعدی علوم الحدیث للتحانوی / البخاری، ۲۲۲، ۲۲۲، ۱۹، و تشیل لیہمانی / یعقوب، ج ۱ ص ۲۲۲)

لہذا الحسن بن ابراہیم الزہبی کو کذاب کہنا انتہائی غلط ہے۔

معلوم ہوا کہ اسحاق بن ابراہیم مذکور حسن الحدیث ہے۔

## چوہی حدیث

امام ترمذی نے کہا:

”حدثنا بندار (محمد بن بشار): حدثنا يحيى بن سعيد و عبد الرحمن بن مهدي قالا: حدثنا سفيان عن سلمة بن كهيل عن حجر بن عنبس عن وائل بن حجر قال: سمعت النبي ﷺ قرأت **غير المغضوب عليهم ولا الضالين** فقلت: ((آمين)) و مدتها صونه (قال): وفي الباب عن علي و أبي هريرة قال أبو عيسى : ”Hadith وائل بن حجر حديث حسن“

بندار نے ہمیں حدیث بیان کی (انھوں نے کہا): ہمیں یحییٰ بن سعید و عبد الرحمن بن مهدي نے حدیث بیان کی (انھوں نے کہا): ہمیں سفیان نے عن سلمة بن کهیل عن ججر بن عنبس حدیث بیان کی کہ وائل بن ججر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں نے نبی ﷺ سے شا آپ نے **غير المغضوب عليهم ولا الضالين** پڑھا پھر کہا: آمین اور اپنی آواز کو اس کے ساتھ کھینچا، امام ترمذی نے کہا: یہ حدیث حسن ہے۔

(جامع ترمذی ۲/ ۲۸، ۲۸/ ۲۳۸)

## سند کی تحقیق

- ① امام دارقطنی نے کہا: ”هذا صحيح“ (سنن دارقطنی ۱/ ۳۳۲، تلخیص الحجیر ۱/ ۲۲۰)
  - ② ابن حجر نے کہا: ”و سندہ صحيح“ (تلخیص الحجیر ۱/ ۲۳۲، ۲۵۲)
  - ③ البغوی نے کہا: ”هذا حديث حسن“ (شرح السنة ۳/ ۵۹۶، ۵۸۲)
  - ④ ابن قیم نے کہا: ”و استادہ صحيح“ (اعلام الموقعن ۲/ ۹۶)
- ہمارے علم کے مطابق کسی قابل اعتماد امام نے اس حدیث کو ضعیف نہیں کہا ہے۔ متاخرین کا معتقد میں کے مقابلے میں کوئی اعتبار نہیں ہے۔

## راویوں کی تحقیق

① مجربن عنبس ثقہ تھے۔

(الكافر / ۱۵۰) سلمہ بن کہمیل کتب ستہ کے راوی اور ثقہ تھے۔

(الكافر / ۳۰۸) ② سفیان ثوری ثقہ حافظ قیمہ عابد امام جنتے تھے۔ (التیریب: ۲۳۳۵)  
آپ مسیحی تھے۔ (میزان الاعتدال / ۲/ ۱۶۹)

آپ سے میکی بن سعید القطان کی روایت ساع پر محمول ہوتی ہے۔

(دیکھئے العلل لاحمد بن ضبل / ۱/ ۷۰، الکفاۃ للخطیب ص ۳۶۲، تہذیب التہذیب / ۱۹۲)

امام بخاری نے تصریح کی ہے کہ آپ سلمہ بن کہمیل سے تدیس نہیں کرتے تھے۔

(العمل الکبیر للترمذی / ۲/ ۹۶۶، التہذیب لابن عبد البر / ۳۳، شرح عمل الترمذی لابن رجب / ۲/ ۷۵۱)

العلاء بن صالح نے آپ کی متابعت کی ہے۔

(الترمذی: ۲۲۹، المجم الکبیر للطرانی / ۲۲/ ۳۵ و لفظ "فجھر باًمین")

سنن ابی داود کے تمام سخنوں میں علی بن صالح لکھا ہوا ہے۔ مگر امام بخاری نے الخلافیات (قلمی ص ۱۵۱) میں اپنی سند کے ساتھ ابو داود سے یہ عدیث العلاء بن صالح کے نام سے روایت کی ہے۔ العلاء بن صالح جمہور علماء کے نزدیک ثقہ ہیں۔ ابن معین، ابو داود، ابو حاتم، ابن حبان، یعقوب بن سفیان، ابن نمیر اور الحجبلی نے آپ کو ثقہ کہا ہے۔

امام بخاری نے کہا: "لا یتابع" (اس کی فلاں حدیث میں متابعت نہیں کی گئی) یہ جرح غیر مفسر ہے۔ ابن بدینی نے کہا: "اس نے منکر احادیث بیان کی ہیں"

جمہور کی توثیق کے مقابلے میں یہ جرح مردود ہے۔

ذہبی نے کہا: "ثقة يغرب" ثقہ ہے اور غریب روایات بیان کرتا ہے۔ (الكافر / ۳۰۹)

ابوزرعہ نے کہا: "لا بأس به" (اجرح والتعديل / ۶/ ۷۵)

ابو حاتم کا قول: "كان من عتق الشيعة" (میزان الاعتدال / ۱۰۱)

مجھے الجرح والتعذیل میں نہیں ملا اور اگر یہ کلمات ان سے ثابت بھی ہوں تو مردود ہیں۔ حافظ ذہبی نے العلاء بن صالح کے ترجمہ میں عن المنهال بن عمر و عن عباد بن عبد اللہ عن علی ایک روایت ذکر کی ہے کہ (علی ڈال اللہ نے فرمایا) میں عبد اللہ ہوں، رسول اللہ ﷺ کا بھائی ہوں اور صدیق اکبر ہوں... الخ (اطهار الحسن فی اخفاء التامین ص ۱۲۹، نیز دیکھئے سنن ابن ماجہ: ۱۲۰) العلاء بن صالح اس روایت میں متفرد نہیں ہیں، بلکہ ابو اسحاق نے ان کی متابعت کی ہے۔  
(متدرک ۳/۸۲۰)

اس روایت کا اصل الزام عباد بن عبد اللہ رضی پر ہے جو سخت محروم ہے۔ حافظ ابن تیمیہ نے عباد کی اس روایت کو ”کذب ظاهر“ (کھلاجھوت) قرار دیا۔

(منہاج السنۃ ۱۹۹۰ء، بحوالہ تخریج الحصانص للنسائی ص ۲۵)

ذہبی نے اسے ”حدیث باطل“ کہا۔ (تلخیص المسند رک ۳/۱۱۱ ص ۲۵۸۲)  
لہذا العلاء اس روایت کے الزام سے بری ہے۔

### سفیان ثوری کی حدیث کے متن کی تحقیق

سفیان سے یہ روایت ابن مہدی، یحییٰ بن سعید، الحماری، اور کعب نے ”مدبها صوته“ اور ”یمدبها صوته“ کے الفاظ کے ساتھ بیان کی ہے۔

محمد بن کثیر، الفریابی، قبیصہ اور ابو داؤد الحفری نے ”رفع بها صوته“ اور ”يرفع بها صوته“ کے الفاظ کے ساتھ بیان کی ہے لہذا دونوں روایتیں صحیح ہیں اور ایک دوسرے کی توضیح کرتی ہیں۔

محمد بن کثیر کی روایت سنن دارمی (۱/۲۸۲) اور سنن ابی داود (۱/۵۷۲ ح ۹۳۲) میں موجود ہے۔ آپ کتب ستہ کے راوی اور جمہور کے نزدیک ثقہ ہیں۔

حافظ ذہبی نے کہا: ”الحافظ الشقة“ (سیر اعلام النبلاء ۱۰/۳۸۳) اور ابن معین کی جرج نقل کر کے بطور تردید فرمایا: یہ شخص پل عبور کر گیا ہے (اس پر جرح مردود ہے) اور ہمارے

علم میں اس کی کوئی چیز منکر نہیں جس کی وجہ سے اسے کمزور قرار دیا جائے۔ (ایضاً ص ۳۸۲)  
محمد بن کثیر کی متابعت و ثقہ راویوں نے کی ہے۔

① ابو داؤد الحفری (السنن الکبریٰ / ۷۵) ان کی روایت میں ”رفع بھا صوتہ“ کے الفاظ ہیں۔ ابو داؤد عمر بن سعد الحفری صحیح مسلم کاراوی اور ثقہ عابد تھا۔ (التقریب: ۳۹۰۳)  
ان کے شاگرد عباس بن محمد الدوری ثقہ حافظ تھے (التقریب: ۳۱۸۹) الدوری کے شاگرد ابو طاہر محمد بن الحسن الحمد آبادی ثقہ تھے۔ امام حاکم نے کہا: ”كان من أكابر المشائخ الثقات“  
(الأنساب ج ۵ ص ۲۷)

ذہبی نے کہا: ”كان من أعيان الثقات العالمين بمعانی التنزيل وبالأدب“

نیز کہا: ”الإمام العلامة المفسر“ (سیر اعلام البلاعات ۱۵/ ۳۰۲، ۳۰۵)  
الحمد آبادی کے شاگرد ابو طاہر محمد بن محمد بن محش الشیاذی الشافعی النیسا بوری ”الفقیہ العلامة القدوة ..... الأدیب“ تھے۔ (البدائع ۱۷/ ۲۶)

ذہبی نے کہا: ”كان إمام أصحاب الحديث ومسندهم و مفتیهم“ (ایضاً ص ۷۲)  
حاکم نے آپ کی تعریف کی ہے۔ (الأنساب ج ۳ ص ۱۸۵)

بیہقی نے انھیں ”الإمام“ کہا اور ان کی ایک روایت کو حفظ کہا۔ (السنن الکبریٰ ج ۲۲ ص ۲۸)  
عبد الغافر بن اسماعیل نے کہا: ”إمام أصحاب الحديث بخراسان وفقیہهم  
بالاتفاق بلا مدافعة“ (تاریخ نیسا بورص ۸)

تراتویع کی بحث میں اہل الرائے ان کی روایت کو پیش کرتے ہیں۔  
(دیکھئے آثار السنن للشیعی ص ۲۵۲)

ابو طاہر اس روایت میں منفرد نہیں ہیں بلکہ الحسن بن علی بن عفان نے بھی یہ حدیث ابو داؤد الحفری سے بیان کی ہے۔

(معرفۃ السنن والآثار قلمی، بیہقیٰ / ۲۱۰، الخلافیات لہ قلمی ص ۵۰، لفظ: جبر بھا صوتہ)

احسن بن علی بن عفان صدوق ہیں۔ (اتقریب: ۱۲۳۱)

امام دارقطنی وغیرہ نے آپ کو شفہ قرار دیا ہے۔ (تہذیب التہذیب: ۲۶۱/۲)

ان کے شاگرد ابوالعباس محمد بن یعقوب بالاتفاق شفہ ہیں۔ (دیکھئے تذكرة المخاطب: ۸۲۰/۳، ۸۳۵)

ابوالعباس کے شاگرد ابو عبد اللہ الحاکم صاحب المستدرک صدوق مشہور ہیں۔

(دیکھئے تذكرة المخاطب: ۳۲۹/۱۰۳۹، ۹۶۲، میزان الاعتدال: ۲۰۸/۳)

② الفریابی نے ”يرفع صوته“ کے الفاظ روایت کئے ہیں۔ (سنن دارقطنی: ۱/۳۳۳)

محمد بن یوسف بن واقع الفریابی کتب ستہ کے راوی اور ”الإمام الحافظ شیخ الإسلام“ تھے۔ (المبدی: ۱۰/۱۱۳)

آپ جمہور کے نزدیک شفہ ہیں۔ ابن معین وغیرہ نے آپ کو شفہ کہا ہے۔

الفریابی سے حمید بن زنجویہ نے یہ حدیث بیان کی، حمید شفہ ثابت ہے۔ (اتقریب: ۱۵۵۸)

ابن زنجویہ کے شاگرد یحییٰ بن محمد بن صاعد ”الحافظ الإمام الشفعة“ تھے۔

(تذكرة المخاطب: ۲/۷۷۶)

ابن صاعد سے امام دارقطنی بیان کرتے ہیں جو بالاتفاق شفہ اور معتدل امام تھے۔

③ قبیصہ نے بھی ”يرفع بها صوته“ کے الفاظ نقل کئے ہیں۔

(المجمع الكبير للطبراني: ۲۲/۲۲)

### شعبہ کی روایت

سلمه بن کہمیل سے جابر بن عنبس اور علقہ بن واہل کی سند کے ساتھ امام شعبہ نے جو روایت

بیان کی ہے وہ سفیان ثوری اور العلاء بن صالح وغیرہما کی روایت کے خلاف ہے۔ یہ روایت

مند احمد (۳۱۶/۲) سنن دارقطنی (۳۳۲/۱) سنن بیہقی (۲/۵۷، ۵۸) مند طیاسی

(۱۰۲۳) صحیح ابن حبان (۳/۲۱۸۰۲) اور متدرک حاکم (۲/۲۳۲) وغیرہ میں ہے۔

شعبہ سے محمد بن جعفر اور یزید بن زریع نے ”اخفیٰ بها صوته“ (آپ نے اپنی آواز پست

رکھی) کے الفاظ بیان کئے ہیں۔ عبد الرحمن بن مہدی، ابو داود طیاسی، عمرہ بن مرزوق اور سلیمان بن حرب وغیرہ نے ”خفظ بہا صوتہ“ اور ”یخفظ بہا صوتہ“ (اپنی آواز پست رکھی) کے الفاظ بیان کئے ہیں۔

ابو الولید الطیاسی سے اختلاف ہے، ان کے شاگرد اسماعیل بن اسحاق القاضی (ثقة بالجماع) کی روایت میں ”یخفظ بہا صوتہ“ کے الفاظ ہیں۔ حاکم اور ذہبی نے اس روایت کی تصحیح کی ہے، ابراہیم بن مرزوق (متکلم فیہ) کی روایت میں ”رافعًا بہا صوتہ“ کے الفاظ ہیں۔ ابن مرزوق کی روایت شاذ اور اسماعیل القاضی کی روایت حفظ ہے۔ شعبہ سے عبدالصمد اور وہب بن جریر نے یہ حدیث بیان کی ہے، اس میں خفظ وغیرہ الفاظ نہیں، بلکہ ”قال آمین“ (آپ نے آمین کی) کے الفاظ ہیں۔ (صحیح ابن حبان ۲/۱۳۶)

حافظ ابن حبان نے اس پر ”باب أَن يَجْهَرَ بِآمِينٍ“ باندھا ہے۔

عبدالصمد بن عبد الوارث کتب ستہ کے راوی اور صدقہ ثبت فی شعبہ ہیں۔ (التقریب: ۱۰۸۰)

وہب بن جریر بھی کتب ستہ کے راوی اور ثقة ہیں۔ (التقریب: ۷۳۷)

اور ان دونوں تک سند بالکل صحیح ہے، معلوم ہوا کہ شعبہ سے روایت میں ان کے شاگردوں کا اختلاف ہے، شعبہ بن الحجاج کتب ستہ کے راوی ثقة حافظ متقن تھے۔ (التقریب: ۲۹۰)

مگر جمہور غیر جانبدار محدثین نے متعدد علل کی وجہ سے آپ کی اس روایت کو خطأ (غلط) اور سفیان کی روایت کو صواب قرار دیا ہے۔

حاکم اور حافظ ذہبی نے اگر شعبہ کی حدیث کو صحیح قرار دیا ہے تو امام بخاری اور امام ابو زرعة نے شعبہ کی حدیث کو خطأ اور ثوری کی حدیث کو صحیح قرار دیا۔ (اعلیل الکبیر للترمذی ۱/۲۷)

امام دارقطنی نے کہا: ”يقال أنه وهم فيه لأن سفيان الثوري ومحمد بن سلمة بن

كهيل وغيرهما روا عن سلمة فقالوا : ورفع صوته بأمين وهو الصواب“

(سنن دارقطنی ۱/۲۵۶ ح ۳۳۸)

امام سیفی نے کہا: ”وقد أجمع الحفاظ: محمد بن إسماعيل وغيره على أنه أخطأ في ذلك“ (معرفة السنن والآثار فی المحدثین / ۲۰)

☆ سفیان ثوری کی حدیث کو شعبہ کی روایت پر کوئی لحاظ سے ترجیح حاصل ہے:

① سفیان کی العلاء بن صالح (ثقة) نے متابعت کی ہے اور شعبہ کا کوئی متابع نہیں۔

② سفیان کی روایت کے دو شاہد ہیں، اور شعبہ کا کوئی شاہد نہیں۔

شاہد نمبرا:

کہا جاتا ہے علقمہ بن واکل نے بھی یہ حدیث ”یجھر بآمین“ اپنے والد واکل بن ججری رضی اللہ عنہ سے بیان کی ہے۔ (منhadم ۲/۳۱۸، السنن الکبری لیہبی / ۵۸)

علقمہ بن واکل صحیح مسلم کے راوی ہیں، ابن سعد اور ابن حبان نے آپ کو ثقہ قرار دیا ہے۔

(التہذیب / ۲۲۷)

ناقابل تردید دلائل سے ثابت ہے کہ آپ نے اپنے والد سے احادیث سنی ہیں۔

(دیکھیے صحیح مسلم: ۱۶۹۸۰ اور ترمذی دارالسلام: ۳۳۸۷)

علقمہ سے ابواسحاق (عمرو بن عبد اللہ البمدانی) راوی ہیں، آپ کتب ستہ کے راوی اور ثقة عابد تھے۔ آخری عمر میں اخلاق کا شکار ہو گئے تھے۔ (التیریب: ۵۰۶۵)

آپ مدرس بھی تھے۔ (دیکھیے طبقات المحدثین: ۳۷۹)

آپ سے شریک نے یہ حدیث بیان کی ہے، آپ سے شریک کی روایت قبل از اخلاق ہے کیونکہ وہ آپ سے قدیم السماع تھے۔ (میرزان الاعداد ۲/۲۲۳)

سماک نے ابواسحاق کی متابعت کی ہے۔ (کتاب التہذیب لمسلم ص ۸، ۹)

سماک صحیح مسلم کے راوی اور صدوق تھے، مکرمہ سے ان کی روایت میں خاص کراحت را بھی اور وہ آخری عمر میں اخلاق کا شکار ہو گئے تھے اور تلقین قبول کر لیتے تھے۔ (التیریب: ۵۰۶۵)

شریک بن عبد اللہ القاضی صحیح مسلم کے راوی ”صدوق بخطیٰ“ کثیراً تغیر حفظہ مذکور

ولی القضاۃ بالکوفة و کان عادلاً فاضلاً عابداً شدیداً علی اهل البدع " تھے۔

(التربیہ: ۲۷۹۷)

یعنی منصب قضاۃ پر فائز ہونے کے بعد ان کا حافظہ کمزور پڑ گیا تھا، ایسے راوی سے روایت متابعات میں جب کہ اصل صحیح یا حسن ہو تو پیش کی جاسکتی ہے۔ شریک سے اسود بن عامر (ثقة) نے اور ان سے احمد بن حنبل وغیرہ نے یہ حدیث بیان کی ہے۔

شانہ نمبر: ۲

کہا جاتا ہے کہ عبدالجبار بن واہل نے بھی یہ حدیث اپنے والد سے آمین بالجبر کے مفہوم کے ساتھ بیان کی ہے۔ (دیکھئے سن ابن ماجہ: ۸۵۵، مصنف ابن ابی شیبہ / ۲۳۲۵ ح ۹۵۹ ح ۳۱۵، مسن احمد / ۳۱۵ ح ۱۸۸۳، سن ادارقطی / ۱۳۲۲ ح ۱۲۵۹ ح ۱۸۸۳، نسائی بحوالہ نصب المراریہ / ۳۱۱)

عبدالجبار بن واہل صحیح مسلم کے راوی اور ثقة تھے، ان کے والد سے ان کی روایت مرسل ہے۔

(التربیہ: ۲۷۹۳)

دیوبندیوں کے نزدیک مرسل جحت ہے۔ (حسن الكلام / ۲۶۲)

دیگر محدثین کے نزدیک مرسل ضعیف ہوتی ہے مگر صحیح و حسن لذاتہ روایت کی تائید اور اعتقاد (تقویت) کی صورت میں اسے شواہد میں پیش کیا جاسکتا ہے۔ عبدالجبار سے ابو اسحاق وغیرہ نے یہ حدیث بیان کی ہے، ابو اسحاق سے زہیر، یونس بن ابی اسحاق، زید بن ابی ائیسہ اور ابو بکر بن عیاش نے یہ حدیث بیان کی۔ زہیر ثقة ثابت ہیں مگر ان کا اسماع ابو اسحاق سے آخری عمر کا ہے، آپ کتب ستہ کے راوی ہیں۔ (التربیہ: ۲۰۵)

یونس صحیح مسلم کے راوی اور جمہور کے نزدیک ثقة و صدقہ ہیں آپ کو کچھ اور ہام بھی ہوئے ہیں۔ حافظ ذہبی نے کہا: "بل هو صدقہ ما به بأس" (میزان الاعتال ح ۳۸۳)

زید کتب ستہ کے راوی اور ثقة لے افراد تھے۔ (التربیہ: ۲۱۱۸)

ابو بکر بن عیاش قول راجح میں جمہور کے نزدیک ثقة و صدقہ ہیں الہذا حسن الحدیث ہیں۔

دیکھنے نور العینین (طبع جدید ص ۱۶۸)

- ③ جہور محمد شین نے شعبہ کی روایت کو خطہ اور ثوری کی روایت کو صواب قرار دیا ہے۔
- ④ شعبہ کی روایت میں اضطراب ہے یہ بات ابو مکر الاژرم نے کہی ہے جبکہ سفیان کی روایت میں اضطراب نہیں ہے۔ (دیکھنے انہیں الحیر / ۲۲۷)
- ⑤ محمد شین کا قاعدہ اور ضابط ہے کہ سفیان اور شعبہ کی روایت میں جب بھی اختلاف ہوتا تو سفیان کی روایت کو ترجیح دی جائے گی، امام بیہقی نے کہا:

”لَا أَعْلَمُ بِإِخْتِلَافِ أَهْلِ الْعِلْمِ بِالْحَدِيثِ أَنْ سَفِيَانَ وَشَعْبَةَ إِذَا

اَخْتَلَفَا فَالْقَوْلُ قَوْلُ سَفِيَانٍ“

علم حدیث کے ساتھ تعلق رکھنے والوں کے درمیان اس امر میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جب سفیان اور شعبہ کے ماہین اختلاف ہوتا تو سفیان کا قول راجح ہو گا۔

(اعلام الموقعين / ۲، ۳۹۶، عنون المعود / ۲۰، الخلافيات للبيهقي / ۵۰، قصى)

یحیی القطان نے کہا: جب شعبہ سفیان کی مخالفت کرے تو میں سفیان کے قول کو لیتا ہوں۔  
(الجرح والتعديل / ۲، ۲۲۲، ۲۲۳، و سندہ صحیح، تہذیب التہذیب / ۲، ۱۰۱)

یعنی حدیث کی روایت میں نیز ملاحظہ فرمائیں: (شرح علل الترمذی لابن رجب ج ۱ ص ۱۵۶، ۱۷۱)

⑥ واکل بن مجرب بن الشیعہ کی روایت (جذکہ ثوری کی سند کے ساتھ ہے) کے دیگر صحابہ سے شواہد بھی ہیں جب کہ شعبہ کی روایت کا کوئی شاہد نہیں ہے۔ ابو ہریرہ بن الشیعہ کی روایات گزر چکی ہیں۔ امام ترمذی کہتے ہیں: اس باب میں علی اور ابو ہریرہ بن الشیعہ سے بھی روایت ہے۔

سیدنا علی بن الشیعہ کی روایت

امام ابن ماجہ نے کہا:

”حدثنا عثمان بن أبي شيبة: ثنا حميد بن عبد الرحمن: ثنا ابن

أبی لیلی عن سلمة بن کھلیل عن حجیة بن عدی عن علی قال:  
 سمعت رسول الله ﷺ إذا قال ولا الضالین ، قال: آمین ”  
 عثمان بن ابی شیبہ نے ہمیں حدیث بیان کی (کہا): ہمیں حمید بن عبد الرحمن نے  
 حدیث بیان کی (کہا): ہمیں ابن ابی لیلی نے حدیث بیان کی وہ سلمة بن کھلیل سے  
 وہ حجیة بن عدی سے وہ علی ؓ سے بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ  
 سے سنا، آپ ﷺ نے جب ولاضالین کہا تو آمین کی۔

(سنن ابن ماجہ ۱/۲۸۷ حدیث ۸۵۳)

امام یہقی نے کہا:

”أخبرنا أبو الحسين بن الفضل القطان ببغداد: أنَّا أبو الحسين بن عثمان المري ( ): ثنا محمد بن علي الوراق: ثنا عثمان بن أبي شيبة: ثنا حميد بن عبد الرحمن الرواس عن محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن سلمة بن کھلیل عن حجیة بن عدی عن علی رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول ((آمین )) إذا فرأ غير المغضوب عليهم ولا الضالین ”

ابو الحسین بن الفضل نے ہمیں حدیث بیان کی (کہا): ابو الحسین بن عثمان نے  
 حدیث بیان کی (کہا): ہمیں محمد بن علی نے حدیث بیان کی (کہا): ہمیں عثمان  
 بن ابی شیبہ نے حدیث بیان کی (کہا): ہمیں حمید بن عبد الرحمن الرواس نے، وہ  
 محمد بن عبد الرحمن بن ابی لیلی سے، وہ سلمة بن کھلیل سے، انھوں نے حجیة بن عدی  
 (کے واسطے سے) حدیث بیان کی کہ علی ؓ نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ  
 سے سنا جب آپ ﷺ نے ﴿غير المغضوب عليهم ولا الضالین﴾  
 کہا تو آمین کی۔ (الخانفیات قلمی ص ۵۲)

## سندر کی تحقیق

حجیہ بن عدی کو ابن حبان اور الحجبلی نے ثقہ کہا۔ ابو شعیب نے بھی توثیق کی۔ ترمذی نے اس کی ایک حدیث کو حسن صحیح کہا (۱۵۳۹، الا ضاحی) ذہبی نے کہا: ”وهو صدوق إن شاء الله“ (میزان الاعتدال ۲۶۱۰)

ابن حجر نے کہا: ”صدوق بخطی“ (التغیریب رقم ۱۱۵)

ابو حاتم نے کہا: ”لایحتج بحدیثه شبیه بالمجھول“ ابن عد نے کہا: ”کان معروفاً وليس بذلك“، ابن الدینی نے کہا: ”لا أعلم روی عنه إلا سلمة بن کھلیل و أبو إسحاق السبئي“ حاکم اور ذہبی نے اس حدیث کی صحیح کی ہے۔ حاکم نے کہا: ”ولم يتحجا بحجیۃ بن عدی وهو من كبار أصحاب أمیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ“ معلوم ہوا کہ حجیۃ عندا جمہور صدوق ہے اور اس کی حدیث حسن ہے۔ سلمہ بن کھلیل ثقہ ہیں۔ (جیسا کہ گزر چکا ہے)

محمد بن عبد الرحمن بن ابی لیلی جمہور کے نزدیک ضعیف ہے۔ مگر اہل الرائے اس کی روایت سے استدلال کرتے ہیں۔

(راجع نور الصباح ص ۱۶۲، ۱۶۵، ظہار الحسین فی اخفاء التامین از جیب اللہ؛ روی ص ۱۶۱)

حمدید بن عبد الرحمن الرواسی ثقہ ہے۔ (التغیریب: ۱۵۵)

عثمان بن ابی شبیب صحیحین کے راوی ہیں اور امام ابن حجر نے کہا: ”ثقة حافظ شہیر و له اوہام و قیل کان لا يحفظ القرآن“ (التغیریب: ۲۵۱۳)

ان سے ابن مجہہ اور محمد بن علی الوراق نے یہ حدیث بیان کی ہے۔

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ اس حدیث میں صرف ایک علت قادر (ضعف ابن ابی لیلی) ہے۔

⑦ صحابہ رضی اللہ عنہم کے عمل سے بھی سفیان ثوری کی روایت کی تائید ہوتی ہے۔ اہن عمراء۔

ابن زبیر (رضی اللہ عنہ) آمین بالجبر کے قائل تھے۔ کوئی صحابی آمین بالسر کا قائل نہیں تھا، کسی صحابی سے خفیہ آمین باسند صحیح یا حسن ثابت نہیں ہے۔

### پانچویں حدیث

امام ابو یعلی الموصی نے کہا:

”ثنا هدبۃ قال : ثنا هارون بن موسی النحوی عن ثابت عن ابن ام الحصین عن جدته أنها سمعت النبي ﷺ يقرأ : ((مالك يوم الدين)) فقرأ حتى بلغ ولا الضالين قال : آمين“

ہمیں ہدبہ نے حدیث بیان کی، کہا: ہمیں ہارون بن موسی النحوی نے حدیث بیان کی وہ ثابت سے وہ ابن ام الحصین سے وہ اپنی دادی (ام الحصین) سے بیان کرتے ہیں کہ: میں نے نبی ﷺ کو مالک یوم الدین پڑھتے ہوئے سن، پس آپ نے قراءت کی حتیٰ کہ ولا الضالین پڑھنے گئے، (تو) کہا: آمین (بجمہ بی یعلی ص ۱۵۲، ۱۵۳ ح ۲۱۲)

یہ سند حسن لذات ہے، راویوں کا مختصر اور جامع تعارف درج ذیل ہے:

ہدبہ بن خالد کے بارے میں حافظ ابن حجر نے کہا: ”ثقة عابد ، تفرد النسائي بتلبيسه“ ثقة عابد تھے، ان پر جرح میں امام نسائی منفرد ہیں۔ (اقریب: ۷۲۹)

ہدبہ پر امام نسائی کی جرح باسند صحیح ان سے ثابت نہیں ہے، ہمیں یہ جرح کتاب الفعفاء للنسائي او رسنن النسائي میں نہیں ملی۔ واللہ اعلم

ہدبہ مذکور صحیح بخاری و صحیح مسلم کے راوی اور جمہور محدثین کے نزدیک ثقة ہیں، اگر ان پر امام نسائی کی جرح باسند صحیح ثابت بھی ہو جائے تو بھی جمہور کے مخالف ہونے کی وجہ سے مردود ہے۔ ہارون بن موسی النحوی کے بارے میں حافظ ابن حجر نے کہا: ”ثقة مقرئي إلا أنه رمى بالقدر“ ثقة، قارئ قرآن تھے، مگر ان پر قدری ہونے کا الزام ہے۔ (اقریب: ۷۲۹)

صحیحین کے اس راوی پر قدری ہونے کا الزام مردود ہے۔ والحمد للہ

ثابت بن اسلم البنائی، تکب ستر کے راوی اور ”ثقة عابد“ تھے۔ (التربیہ: ۸۱۰)

یحییٰ بن ام الحصین ثقة ہیں۔ (التربیہ: ۷۵۲۲)

ام الحصین رضی اللہ عنہا صحابیہ ہیں۔ (التربیہ: ۸۷۲۰)

معلوم ہوا کہ یہ سند صحیح یا کم از کم حسن لذاتہ ہے۔

### آثار صحابہ

عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا اثر

امام ابن خزیمہ نے کہا:

”نا محمد بن یحییٰ: نا أبو سعید الجعفی: حدثني ابن وهب: أخبرني أسامة وهو ابن زيد عن نافع عن ابن عمر: كان إذا كان مع الإمام يقرأ بأم القرآن فآمن الناس أمن ابن عمر ورأى تلك السنة .“

(صحیح ابن خزیمہ/ ۲۸۷۲/ ۵۷۲)

محمد بن یحییٰ نے ہمیں حدیث بیان کی (کہا) ہمیں ابوسعید الجعفی نے حدیث بیان کی (کہا) مجھے ابن وهب نے حدیث بیان کی (کہا) مجھے اسامہ بن زید نے نافع سے حدیث بیان کی کہ ابن عمر جب امام کے ساتھ نماز پڑھتے، سورہ فاتحہ پڑھتے پھر لوگ آمیں کہتے تو آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) بھی آمیں کہتے، اور اسے سنت قرار دیتے۔

### سند کی تحقیق

نافع مولیٰ ابن عمر ”ثقة ثبت فقيه مشهور“ (التربیہ: ۷۰۸۶)

اسامہ بن زید (المیشی ابو زید المدنی) صحیح مسلم کا راوی ہے اور عند الجمہور رثقة و صدوق ہے۔

ابن وهب عن اسامہ بن زید عن نافع عن ابن عمر کی سند سے متعدد روایات صحیح مسلم میں موجود ہیں۔ (راجح تحفۃ الاشراف للمریضی ۵۳، ۵۵)

یحییٰ بن سعید، احمد بن حنبل، ابو حاتم، نسائی، البرقی اور ابوالعرب نے جرح کی ہے۔ یحییٰ بن معین،

ابن عدی، الحجلي، مسلم، ابن حبان (وقال: يخطئ) ابن شاہین اور یعقوب ابن سفیان وغیرہم نے ثقہ صدق و صحیح الحدیث کہا ہے، آجری کی روایت کے مطابق ابوادونے اسے صالح قرار دیا۔ الحاکم اور ابوعلی الطوی نے اس کی حدیث کو صحیح قرار دیا۔ ابن خزیمہ وغیرہ نے اس کی حدیث کی تصحیح کی ہے۔

ابن عدی کا قول ہے: ”یروی عنہ ابن وهب نسخة صالحة ..... لیس بحدیثه بأس“ (ملحق من تہذیب الکمال مع البامش ۲/۳۲۷۔ ادنیٰ تہذیب البہذیب ۱/۲۰۹، ۲۱۰، ۲۱۱ وغیرہما) ذہبی نے کہا: ”الإمام العالم الصدوق“ (سیر اعلام النبیاء ۶/۳۲۲) اور کہا: ”صدق قوی الحدیث والظاهر أنه ثقة“

(معزف الرؤاۃ المعلم فیهم لا یوجب المردودیہ میں ۶۲ رقم ۲۶)

البوصیری نے الزوائد میں اس کی ایک حدیث کو صحیح قرار دیا۔ (سن ابن ماجہ ۲/۱۰۱۲ رقم ۲۰۵۲)

امام زیلیعی حنفی نے اس کی ایک حدیث کو حسن کہا۔ (نصب الرییہ ۲/۱۶۸)

علی بن المدینی نے کہا: ”کان عند نا ثقة“ (سوالات محمد بن عثمان بن ابی شیبہ رقم ۹۸) اس

محمد بن عثمان بن ابی شیبہ ثقہ ہے اور اس پر جروح مردود ہیں۔

دیکھئے میری کتاب ”الأسانید الصحيحة في أخبار أبي حنيفة“ (ص ۸۱)

شمس الحق عظیم آبادی رحمہ اللہ نے ابن سید الناس سے نقل کیا کہ ”إسناده حسن“

(تعليق المغني ۲۵۲) یعنی اس کی ایک روایت بخلاف اسناد حسن ہے۔

خلاصہ یہ کہ وہ جمہور کے نزدیک ثقہ صدق و صحیح ہے لہذا اس کی حدیث حسن ہے۔

حافظ ذہبی لکھتے ہیں: ”وقد يرتفع حدیثه إلى رتبة الحسن“ (سیر اعلام النبیاء ۶/۳۲۳)

حافظ ابن حجر نے کہا: ”صدق قوی فیهم“ (التریب ۲۱۷)

حافظ صاحب امام ابن حجر سے ایک رائی کے بارے میں نقل کرتے ہیں: ”لِمَ أَرْلَهَ مَنْتَأً

صَكْرًا وَبِمَا يَبْهِمُ وَهُوَ حَسْنُ الْحَدِيثِ“ (كتاب ابن عثیمین ۲/۸۳، انسان المیزان ابن حجر ان ۲/۲۹)

معلوم ہوا کہ یہم والی روایت کاراوی حسن الحدیث ہوتا ہے (بشرطیکہ اس کے موثقین زیادہ ہوں اور روایت مذکورہ میں اس کا وہم ہونا ثابت نہ ہو۔)

دیوبندیوں کا اصول ہے کہ مختلف فیہ راوی کی حدیث حسن ہوتی ہے۔ ظفر احمد تھانوی صاحب لکھتے ہیں: ﴿وَكَذَا إِذَا كَانَ الرَّاوِي مُخْتَلِفًا فِيهِ: وَثُقَّهُ بَعْضُهُمْ وَضَعَفَهُ بَعْضُهُمْ فَهُوَ حَسَنُ الْحَدِيثِ﴾ (قواعدی علوم الحدیث ص ۳۶۶ مع تحقیق ابی عبد اللہ الحنفی) اور امامہ بھی مختلف فیہ راوی ہیں۔ بعض نے جرح کی اور اکثر و جمہور علماء نے انھیں ثقہ قرار دیا لہذا ان کی حدیث بذات خود حسن ہے۔ وَاللَّٰهُ أَعْلَمُ

ابن وہب کتب ستہ کے راوی اور ثقہ حافظ عابد ہیں۔ (التقریب: ۳۶۹۲)

ابوسعید (یحییٰ بن سلیمان) الحنفی، صحیح بخاری کا راوی ہے، اس سے ابوذر عدو وغیرہ نے روایت کی۔ ابوذر عدو صرف ثقہ سے روایت کرتے ہیں۔ (سان المیزان: ۳۱۶/۲) ابن حبان نے ثقہ قرار دیا۔ (کتاب الثقات: ۹/۲۶۲ و قال: ربماً أغربَ

دارقطنی نے کہا: ثقہ

مسلم بن قاسم نے کہا: "لَا يَأْسَ بِهِ وَكَانَ عِنْدَ الْعَقِيلِي ثَقَةً وَلِهِ أَحَادِيثٌ مَنَاكِيرٌ" (مسلم بذات خود ضعیف ہے)

ابن خزیمہ نے اپنی صحیح میں اس سے روایت کی ہے، ابو حاتم نے کہا: "شیخ" "ان کے مقابلے میں امام نسائی نے کہا: "لیس بثقة"

حافظ ابن حجر نے کہا: "صَدُوقٌ يَخْطُطِي" (ملخصاً مِنْ تَهْذِيبِ التَّهْذِيبِ ۲۲۷/۱۱) و تقریب التہذیب: ۵۶۳ وغیرہما جمہور کے مقابلے میں یہ جرح مردود ہے، لہذا ابوسعید الحنفی کی حدیث حسن لذاتہ ہے۔

ان کے شاگرد محمد بن یحییٰ (الذہبی) ثقہ حافظ جلیل تھے۔ (التقریب: ۲۳۸/۷)

☆ خلاصہ یہ کہ حدیث بمحاذ اسناد حسن ہے، لہذا شیخ ناصر الدین البانی رحمہ اللہ کا اسے

إسناده ضعيف كهنا قرئ صواب نہیں ہے۔ واللہ اعلم  
امام تہذیب لکھتے ہیں:

”وروينا عن ابن عمر رضي الله عنه أنه كان يرفع بها صوته إما ما  
كان أو مأمو ما“

ابن عمر رضي الله عنه امام ہوتے یا مقتدی، (دونوں صورتوں میں) آمین بلند آواز سے کہتے  
تھے۔ (السنن الکبریٰ/ ۵۹)

ان کا غالباً اس حدیث کی طرف اشارہ ہے۔

”وقال نافع: كان ابن عمر رضي الله عنهما لا يدعه ويحضرهم  
وسمعت منه في ذلك خبراً“

نافع نے کہا: ابن عمر رضي الله عنهما آمین (کہنا) نہیں چھوڑتے تھے اور انھیں (اپنے شاگردوں کو)  
اس کی ترغیب دیتے تھے اور میں نے اس سلسلہ میں ان سے ایک خبر سنی ہے۔

(بخاری مع فتح الباری/ ۲۰۹/ ۲)

”بعض روایات میں ہے کہ خیر سنی ہے۔“ یہ روایت مصنف عبدالرزاق (۲۶۱) میں  
موصولاً موجود ہے۔

تنبیہ: مصنف عبدالرزاق (۹۷/ ۲) میں ابن جریح کے بعد ”أخبارت نافع“ چھپ  
گیا ہے۔ جبکہ صحیح ”أخبارني نافع“ ہے جیسا کہ فتح الباری (۲۰۹/ ۲) میں ہے۔  
نوائد ابن معین میں صحیح سند کے ساتھ نافع سے روایت ہے:

أن ابن عمر كان إذا ختم ألم القرآن لا يدع آمين ، يؤمن إذا ختمها و  
يحضرهم على قولها و سمعت منه في ذلك خبراً

ابن عمر جب سورة فاتحہ ختم کرتے تو آمین (کہنا) نہ چھوڑتے، جب فاتحہ ختم کرتے  
تو آمین کہتے اور اسے کہنے کی ترغیب دیتے، میں نے ان سے اس کے متعلق ایک

روایت بھی کنی ہے۔

یہ روایت این جھرے تغیق تعلیق (۳۱۹/۲) میں اپنی سند کے ساتھ یحییٰ بن معین سے نقل کی ہے۔

۲) عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہا

صحیح بخاری میں ہے:

”قال عطاء: آمین دعاء أمن ابن الزبير ومن ورائه حتى أن للمسجد  
للجة“

اور عطاء نے کہا: آمین ایک دعا ہے، ابن زبیر رضی اللہ عنہ اور ان لوگوں نے جوان کے  
پیچھے تھے (اتی بلند آواز سے) آمین کہی کہ مسجد گونج اٹھی۔ (معجم الباری ج ۲ ص ۲۰۸)

یہ روایت مصنف عبدالرازاق (۲۶۲۰) و عن ابن حزم فی الحجّ (ج ۳/ ۲۶۲) مصنف ابن  
ابی شیبہ (۳۲۷/۲) مند الشافعی بترتیب محمد عابد السنّہ (۱/ ۸۲ ح ۲۳۰، ۲۳۱)  
کتاب الثقات لا بن حبان (۲۶۵/۶) السنن الکبری للبیهقی (۵۹/۲) تغیق تعلیق  
(۳۱۸/۲) میں باسند صحیح موجود ہے۔

اس حدیث کے راوی عطاء بن ابی رباح کے متعلق ابن حجر کہتے ہیں:

”ثقة فقيه فاضل لكنه كثير الإرسال“ (التربیہ: ۲۵۹)

وہ کتب ستہ کے مرکزی راوی ہیں، ان کی یہ روایت ان کا مشاہدہ ہے لہذا متصل ہے مرسل  
نہیں ہے، عطاء سے امام ابن حجر تک اس حدیث کے راوی ہیں، ابن معین، ابن سعد،  
ابن حبان، الحجّی اور الذہبی وغیرہم نے انھیں ثقہ قرار دیا ہے، ان پر حسیب اللہ ذریوی کی  
متعدد والی جرح بلا سند اور مردود ہے۔

(مزید تحقیق کے لئے ملاحظ فرمائیں میری کتاب ”نور العینین فی مسألة رفع اليدین“ کا مقدمہ ص ۳۰-۳۲)

آپ مدرس تھے مگر آپ نے کہا:

”إذا قلت قال عطاء فأنا سمعته منه وإن لم أقل سمعت“

یعنی اگر میں کہوں کہ عطا نے کہا ہے، تو وہ میں نے اس سے سنائے، اگرچہ میں تمام کی تصریح نہ کروں۔ (تعلیم الکبیر لابن خیثہ ص ۱۵۲، وسند صحیح، تہذیب المحدث بیب ج ۳۶ ص ۳۶۰)

مصنف عبدالرازاق میں ابن جرجی کی عطا سے مسامع کی تصریح بھی ہے، الفاظ یہ ہیں:

”قال: قلت له: أَكَانَ ابْنُ الزَّبِيرِ يُؤْمِنُ عَلَى اثْرِ أُمِّ الْقُرْآنِ؟ قَالَ نَعَمْ  
يُؤْمِنُ مِنْ وَرَاءِهِ حَتَّى أَنْ لِلْمَسْجِدِ لِلْجَهَةِ“

ابن جرجی نے کہا: میں نے (عطاء بن ابی رباح) سے پوچھا کیا ابن زیر (رضی اللہ عنہ) فاتحہ کے اختتام پر آئیں کہتے تھے؟ تو انہوں نے کہا: ہاں اور جوان کے پیچھے (نمایز پڑھتے تھے) وہ بھی یہاں تک کہ مسجد گونج اٹھتی تھی۔ (مصنف عبدالرازاق ۹۶، ۹۷/۲)

ابن جرجی سے یہ حدیث عبدالرازاق (مصنف: ۲۶۳۰) محمد بن بکر (تغییق تعلیق ۲۱۸/۲) بحوالہ مند اسحاق بن راہویہ (مسلم بن خالد (مند الشافعی ۸۲/۱) سفیان بن عیینہ (بلفظ لعلہ: مصنف ابن ابی شیبہ ۳۲۷، ۳۲۸) خالد بن ابی نوف (كتاب الثقات لا بن حبان ۲۶۵/۶) نے بیان کی ہے۔

عبدالرازاق بن ہمام الصنعاوی کتب ستہ کے راوی اور جمہور کے نزدیک ثقہ تھے۔ حافظہ ہبی نے کہا: ”الحافظ الكبير عالم اليمن ..... الشقة الشيعي“ (الطبیل، ۵۲۳، ۵۲۴/۹)

محمد بن بکر البرساني کتب ستہ کے راوی اور جمہور کے نزدیک ثقہ تھے۔

حافظہ ہبی نے کہا: ”الإمام المحدث الشقة“ (سیر اعلام النبلاء، ۳۲۱/۹)

مسلم بن خالد عند جمہور ضعیف تھے ابن حبان، ابن عدی، ابن معین اور دارقطنی نے انھیں ثقہ کہا۔ احمد، ابن معین (فی روایۃ)، ابن مدینی، بخاری، ابن سعد اور الساجی وغیرہ نے ان پر جرح کی۔ بخاری کی جرح انتہائی شدید ہے مگر بعد کے الفاظ میں کچھ نرمی پیدا کردیتے ہیں۔

حافظ ابن حجر نے کہا: ”فقیہ صدق و کثیر الاوهام“ (التقریب: ۲۶۲۵)

خلاصہ یہ کہ مسلم الزنجی حافظہ کی وجہ سے ضعیف ہے مگر صحیح اور حسن حدیث کے شواہد میں اس

کی روایت پیش کی جاسکتی ہے۔ واللہ اعلم

سفیان بن عینہ کتب ستے کے راوی، ثقة، حافظ، فقيہ، امام، جحۃ تھے:

”إِلَّا أَنَّهُ تَغْيِيرَ حَفْظِهِ بَعْدَ حِفْظِهِ وَكَانَ رَبِّمَا دَلَسَ لَكُنْ عَنِ الْثَّقَاتِ“ (القریب: ۲۲۵)

ابو بکر بن ابی شیبہ کا ان سے سامع قبل از اختلاط کا ہے کیونکہ ابو بکر کی ان سے روایات صحیح مسلم وغیرہ میں موجود ہیں، خالد بن ابی نوف کو ابن حبان نے ثقة قرار دیا ہے (۲۶۲/۶)

ہمارے علم کے مطابق اس پر کسی نے بھی جرح نہیں کی، ابن حجر نے ”مقبول“ (عند المتابعة) قرار دیا۔ (القریب: ۱۲۸۳)

لہذا اس کی روایت شواہد میں مقبول ہے اور وہ مجہول الحال ہے۔ واللہ اعلم

خالد سے مطرف بن طریف اس روایت کے راوی ہیں جو کہ کتب ستے کے راوی اور ثقة فاضل تھے۔ (القریب: ۲۷۰۵)

مطرف سے ابو جزہ السکری (محمد بن میمون المرزوqi) نے یہ حدیث بیان کی ہے، جو کہ کتب ستے کا راوی اور ثقة فاضل تھا۔ (القریب: ۲۳۲۸)

ابو جزہ سے علی بن الحسن بن شقیق نے یہ حدیث بیان کی جو کہ کتب ستے کے راوی اور ثقة حافظ تھے۔

(القریب: ۲۷۰۶)

علی بن الحسن سے اسحاق بن ابراہیم یعنی امام ابن راہویہ اور احمد بن منصور المرزوqi نے یہ حدیث بیان کی ہے۔

امام اسحاق بن ابراہیم صحیحین کے راوی اور ثقة حافظ مجتهد قرین احمد بن حنبل تھے۔

القریب (۳۳۵) میں ہے کہ ابو داؤد نے ان کے متعلق کہا: ان کا حافظہ زندگی کے آخری ایام میں متغیر ہو گیا تھا، لیکن حافظ ذہبی نے ابو داؤد کی طرف منسوب اس قول کی تردید کرتے ہوئے کہا: ”فَهَذِهِ حَكَايَةُ مُنْكَرٍ“، یعنی یقیناً و الی حکایت مُنکَر ہے۔ (المیاء/۱۱/۲۷)

اور اختلاط کے الزام کی زبردست تردید کی ہے۔

(یاد رہے کہ ابو داود سے اس قول کا راوی ابو عبید محمد بن علی الاجری ہے جو کہ مجھوں الحال ہے، دیکھئے تیری حدیث اگرچہ حافظ ذہبی نے کہا: ”وما علمت أحداً لينه“ تو ہم کہتے ہیں: ”وما علمنا أحداً وثقه“)

لہذا تغیر اور اختلاط کا الزام بالکلیہ مردود ہے۔

احمد بن منصور المرزوqi صحیح مسلم کا راوی اور صدق تھا۔ (اتقیب: ۱۱۲) ابن حبان نے اسے ثقہ قرار دیا۔

(صحیح مسلم کا راوی ہونے میں اس کے متعلق اختلاف ہے، ابو حاتم نے کہا: صدق تھا) امام ابن راہویہ سے ان کے ”راویہ“ (مشہور شاگرد) عبداللہ بن محمد (بن عبد الرحمن بن شیرویہ) نے یہ حدیث بیان کی۔ ابن شیرویہ: ”الإمام الحافظ الفقيه“ تھا۔ (البداء: ۱۶۶/۱۶۶) ”وسمع المستند كله من إسحاق ايضاً وراجع التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد لا بن نقطة“ (ص ۳۸۲ رقم ۳۸۲)

حاکم نے کہا: ”واحتجوا به“ (ایضاً)

اس کی احادیث سے صحیح ابن حبان بھری پڑی ہے مثلاً: (دیکھئے جاندیش حدیث ۱۵، ۲۸، ۳۷، ۴۵) عبداللہ بن محمد الازادی سے ابن حبان نے یہ روایت بیان کی۔ (کتاب الثقات: ۲۶۵) احمد بن منصور سے ابو بکر محمد بن الحسینقطان نے یہ حدیث بیان کی، اس شخص کو ابن ناجیہ نے ”یکذب“ کے الفاظ کے ساتھ مفہوم کیا ہے۔

امام دارقطنی نے کہا: ”ليس به بأس“ (تاریخ بغداد: ۲۳۲/۲)

امام زہفی نے اس کی ایک روایت کو ”صحیح“، قرار دیا۔ (اسنن الکبری للبغیقی: ۱۰/۳۲۹) معلوم ہوا کہ وہ جمہور کے نزدیک ”ليس به بأس“ اور ”صحیح الروایة“ ہے لہذا اس کی روایت شواہد میں پیش کی جاسکتی ہے۔

ابو بکرقطان کا شاگرد ابو یعلیٰ حمزہ بن عبد العزیز الصید لانی الہلسی النیسابوری تھا۔

حافظ ذہبی نے کہا: ”الشیخ الشفۃ العالم، شیخ الأطباء“

(سیر اعلام العبداء / ۲۶۳، نیز دیکھئے العبر / ۲۱۲، وفیات سے ۳۰۲ھ الانساب / ۳، الباب / ۲)

۲۵۲، تذکرۃ الحکایا / ۳، شذرات الذهب / ۳، الحلقۃ الاولی میں تاریخ نیسا بر امتحب من الساق للام

عبد الغافر / ۳۱۶، رقم ۳۱۵)

☆ خلاصہ یہ ہے کہ یہ سند بالکل صحیح ہے لہذا امام بخاری کا اسے بطور جزم بیان کرنا بجا ہے۔

### چند غلط فہمیوں کا ازالہ

”یہ روایت خود ان (علی بن الحسن بن شقیق) کے نزدیک ناقابل اعتبار ہے۔“ (اظہار الحسین ص ۲۸)

علی بن الحسن نے ابو حمزہ کی ”کتاب الصلوۃ“ کی ایک حدیث میں اشتباہ کی وجہ سے تمام ”کتاب الصلوۃ“ (کو بیان کرنا) چھوڑ دیا تھا، انھوں نے حدیث مذکور کو ابو حمزہ سے بیان کیا ہے۔

امام اسحاق بن ابراہیم کہتے ہیں: ”ثنا علی بن الحسن قال: ثنا أبو حمزة السنكري“

(کتاب الثقات / ۲۶۵)

معلوم ہوا کہ علی بن الحسن نے یہ حدیث ابو حمزہ سے سنی ہے، اور آگے اپنے شاگردوں کے سامنے بیان کی ہے لہذا یہ حدیث ابو حمزہ السنكري کی ”کتاب الصلوۃ“ کے علاوہ کسی دوسری کتاب سے علی بن الحسن نے سنی ہے اور ان کے نزدیک معتبر ہے اسی لئے انھوں نے اپنے دو شاگردوں کو یہ حدیث بطور تحدیث سنائی ہے۔

(ابو حمزہ السنكري ۱۲۶ھ کوفہ ہوئے / تہذیب العذیب، اظہار الحسین ص ۲۹)

علی بن الحسن بن شقیق ۱۳۷ھ کو پیدا ہوئے (الجہذیب ۷/ ۲۹۹) یعنی وہ ابو حمزہ کی وفات کے وقت ۲۹ سال کے تھے کسی محدث نے نہیں کہا کہ آپ کا اسم ابو حمزہ سے بعد ازا خلطاً طاکا ہے۔ بلکہ حافظ ابن حبان نے ابو حمزہ سے ان کی روایت کو صحیح قرار دیا۔

(راجح صحیح ابن حبان / ۲۰۷، رقم ۲۲۲)



حافظ پیغمبر نے اس کی صحیح پر سکوت کیا ہے۔ (موارد الطهار: ۲۷۹)

حافظ ابن حجر نے بھی سکوت کیا ہے۔ (تختیس الحجیر: ۵۲۲ ح ۱۶/۲)

اس کی صحیح ابن الصکن سے اور تقویت احمد بن حنبل سے نقل کی یعنی ابن حبان وغیرہ کے نزدیک علی بن الحسن بن شقیق کا ابو حزہ السکری سے مामع اختلاط سے پہلے اور صحیح حالت کا ہے لہذا اختلاط کا الزام مردود ہے۔ امام ابن ابی شیبہ نے (المصنف میں) کہا:

حدثنا وکيع قال: حدثنا الربيع عن عطاء قال: لقد كان لنا دوي في

مسجدنا هذا بأمين إذا قال الإمام ﴿غیر المغضوب عليهم ولا الضالين﴾

عطاء بن ابی رباح نے کہا: ہماری مسجد میں جب امام ﴿غیر المغضوب

عليهم ولا الضالين﴾ کہتا تو بھنچنا ہٹ ہوتی تھی۔ (ابن ابی شیبہ: ۳۲۲)

یہ روایت ابن جریر کی روایت کا شاہد ہے، وکیع کتب ستہ کے راوی اور ثقة حافظ عابد تھے۔

(التریب: ۷۳۱۲)

الربيع سے مراد الربيع بن صبیح السعدی ہے۔ (راجح تہذیب الکمال قلمی ۱/۳۰۵)

الربيع مذکور جمہور کے نزدیک حافظے کی وجہ سے ضعیف ہے، احمد بن حنبل اور ابو زرع وغیرہمانے

اس کی تعدیل کی، ابن سعد،نسائی اور الساجی وغیرہمانے اسے ضعیف قرار دیا ہے۔ (اتہذیب: ۲۲۲/۳)

حافظ ذہبی نے کہا: ”وكان صدوقاً غزا عابداً ضعفه س (النسائی)“ (الکاشف: ۱/۲۲۶)

حافظ ابن حجر نے کہا: ”صَدُوقٌ سَيِّدُ الْحَفْظِ وَكَانَ عَابِدًا مَجَاهِدًا“ قال

الراوی هرمزی: هو أول من صنف الكتب بالبصرة“ (التریب: ۱۸۹۵)

ایسے راوی کی روایت صحیح یا صحن کی تائید میں شواہد و متابعات میں پیش کی جا سکتی ہے۔

### عکرمة مولیٰ ابن عباس کی روایت

امام ابن ابی شیبہ نے کہا:

حدثنا وکيع قال: ثنا فطر قال: سمعت عکرمة يقول: أدركت

الناس ولهم زجة [وفي المحتلى ٢٦٢/٣ "ضجة"] في مساجد هم

بآمين إذا قال الإمام غير المغضوب عليهم ولا الضالين  
وكيع نے ہمیں حدیث بیان کی (کہا) فطر نے ہمیں حدیث بیان کی (کہا) میں  
نے عکرمہ (تابعی) سے سنا، وہ کہہ رہے تھے، میں نے لوگوں کو (ان کی مساجد میں) اس  
حال میں پایا کہ جب امام **غير المغضوب عليهم ولا الضالين** کہتا تو  
لوگوں کے آمین کہنے سے مساجد گونج اٹھتی تھیں۔ (مسنف ابن القیم شیرہ ۲/۲۲۵)

امام وکیع بالاتفاق ثقة ہیں۔ (التقریب: ۷۱۳)

فطر بن خلیفہ صحیح بخاری کے راوی اور جمہور کے نزدیک ثقة ہیں، احمد بن حنبل، یحییٰ بن سعید،  
ابن الحنبل، ابن سعد، ابن معین، ابو حاتم، نسائی، السائبی، ابو نعیم، ابن حبان، ابن نمير اور ابن عدی  
وغیرہم نے اسے ثقة و صدق قرار دیا ہے۔ (رائق العتاد: ۲۹۶/۸)

السعدي، الدارقطني، وفي رواية أبي داود (العلمه من طريق الأجرى) عن احمد بن يونس، أبو بكر  
بن عمياش، قطيبة بن العلاء، (ضعيف عند الجمهور راجع الميزان) نے جرح کی۔  
قطيبة کی جرح ان کے ذاتی ضعف کی وجہ سے مردود ہے۔ احمد بن یونس کی جرح باسن صحیح  
ثابت نہیں ہے۔ ابراہیم بن یعقوب الجوز جانی السعدي "في نفسه" "ثقة و صدق امام  
ہونے کے باوصف محضت (متشدّد) تھے اور ان پر ناصیبی ہونے کا الزام تھا۔ ان کی اور امام  
دارقطني کی جرح جم غیر کے قول کے مقابلے میں مردود ہے۔ حافظ ابن حجر (فطر بن خلیفہ  
کے بارے میں) کہتے ہیں: "صدق رمي بالتشيع" (التقریب: ۵۲۳)

حافظ ذہبی نے کہا: "الشيخ العالم، المحدث الصدوق" (سیر اعلام البدار، ۲۰/۲)

اور کہا: "و حدیثه من قبيل الحسن" (البدار، ۲/۳۳)

یعنی اس کی حدیث حسن کی قسم ہے، زیلیع حنفی نے فطر بن خلیفہ پر السعدي کی جرح کا رد  
کیا ہے۔ (نسب الرأي، ۳۲۹، ۳۳۰، ۳۳۱، درائع الحجج، ۲۲۲)

پیشی نے اسے ثقہ کہا۔ (مجموع الاوائد ۹/ ۱۰۲)

اور کہا: ”ثقة وفيه كلام لا يضر“ (ج ۵ ص ۷۸)

فطر کا استاد عکرمہ مولیٰ ابن عباس ہے۔ (راجع تہذیب الکمال قلمی ج ۲ ص ۱۱۰۶)  
عکرمہ صحیح بخاری وغیرہ کاراوی اور عندا جمہور رثہ ہے۔

امام تیکلی نے کہا: ”وعكرمة عند أكثر الأئمة من الثقات الأثبات والله أعلم“

(السنن الکبریٰ ۸/ ۲۳۳، وراجع نصب الرایہ ۳/ ۳۲۲)

ابن ناصر الدین نے کہا: ”احتج أحمد ويعيني والبخاري والجمهور بما روى“

(شدرات الذهب ۱/ ۱۳۰)

حافظ ابن حجر نے کہا: ”ثقة ثبت عالم بالتفسیر ولم يثبت تكذيبه عن ابن عمر  
ولا يثبت عنه بدعة“ (النفریب: ۳۶۷۳)

☆ خلاصہ یہ ہے کہ یہ سند حسن لذات ہے اور عطاۓ کی روایت کا قوی شاہد ہے لہذا عظاء کی  
روایت بالکل صحیح ہے۔ واللہ اعلم

ان آثار کے مقابلے میں کسی صحابی سے باسند صحیح یا حسن، آمین بالسرثابت نہیں ہے۔

### چھٹی حدیث

امام ابن ماجہ نے کہا:

”حدثنا إسحاق بن منصور: أخبرنا عبد الصمد بن عبد الوارث: ثنا حماد بن  
سلمة: ثنا سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن عائشه عن النبي ﷺ قال :  
((ما حسدتكم اليهود على شيء ، ما حسدتكم على السلام والتامين ))“  
اسحاق بن منصور نے ہمیں حدیث بیان کی (کہا) ہمیں عبد الصمد بن عبد الوارث نے  
حدیث بیان کی (کہا) ہمیں حماد بن سلمہ نے حدیث بیان کی کہ (کہا) ہمیں سہیل بن  
ابی صالح وہ اپنے باپ سے وہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: یہود نے تمہارے

ساتھ کسی چیز پر اتنا حسد نہیں کیا جتنا سلام اور آمین پر حسد کیا۔

(سن ابن ماجہ ۲۸۷۸ حدیث ۸۵۶)

اس حدیث کے بارے میں عبدالعزیم بن عبد القوی المندری (الوفی ۲۵۲ھ) نے کہا:

”رواه ابن ماجه بـا سناد صحيح“ (التغییب والترہیب / ۳۲۸)

شیخ بوصری نے کہا: ”هذا إسناد صحيح ورجاله ثقات احتج مسلم بجمعه روایه“ (زواائد ابن ماجہ ۸۵۶) ذکوان ابوصالح تکبـتہ کے راوی اور بالاتفاق ثقة ہیں۔

(راجح العہد یہب ۲۱۹/۳)

حافظ ابن حجر نے کہا: ”ثقة ثبت و كان يجعل الزيت إلى الكوفة“

(تغییب العہد یہب ۱۸۷)

سہیل بن ابی صالح صحیح مسلم، صحیح ابن خزیمہ اور صحیح ابی حبان وغیرہ کا راوی ہے اور جمہور کے نزدیک ثقہ ہے۔

امام ترمذی نے اس کی ایک منفرد حدیث کے بارے میں کہا: ”حسن (صحيح)“

(سن الترمذی: ۱۹۰۶، وتحت الاشراف: ۱۲۵۹/۵)

حافظ ذہبی نے کہا: ”الإمام المحدث الكبير الصادق“ (المیلہ ۵/۲۵۸)

حافظ ابن حجر العسقلانی نے کہا: ”صدق تغیر حفظه بآخرة روی له البخاری مقووناً وتعليقاً“ (تغییب ۲۱۷۵)

سہیل سے حماد بن سلمہ اور خالد بن عبد اللہ کی روایات صحیح مسلم وغیرہ میں موجود ہیں۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ان کا اس سے سامع اخلاق سے پہلے کا ہے لہذا اخلاق کا الزام مردود ہے۔ (کسی محدث نے اس کی تصریح نہیں کی کہ حماد کا سامع اس سے بعد از اخلاق ہے) حماد بن سلمہ صحیح مسلم، صحیح ابن خزیمہ، صحیح ابی حبان اور صحیح ابی عوانہ وغیرہ کے راوی اور جمہور کے نزدیک ثقہ ہیں۔

حافظ ابن حجر نے کہا: ”ثقة عابد أثبت الناس في ثابت وتغير حفظه بأخرة“

(التربیہ: ۱۳۹۹)

حمداد سے عبد الصمد بن عبد الوارث کی روایت صحیح مسلم وغیرہ میں ہے۔

(تہذیب الکمال مطبوعہ ۲۵۸)

لہذا عبد الصمد کا ان سے سماع اختلاط سے پہلے کا ہے۔

(دیکھئے مقدمہ ابن الصلاح مع شرح العرائی ص ۳۶۶ النوع ۴۲)

صحیح ابن خزیمہ میں خالد بن عبد اللہ نے حماد کی متابعت کی ہے۔ (۱/۲۸۸ ح ۵۷۳)

خالد بن عبد اللہ الطحان کتب ستہ کے راوی اور ثقة ثبت تھے۔ (التربیہ: ۱۳۹۷)

حماد کا شاگرد عبد الصمد بن عبد الوارث کتب ستہ کا راوی، صدوق ثبت فی شعبہ تھا۔

(التربیہ: ۳۰۸۰)

اسحاق بن منصور بن بہرام الکوئی صحیحین کے راوی، عبد الصمد بن عبد الوارث کے شاگرد اور ثقة ثبت تھے۔ (تہذیب الکمال مطبوعہ ۲۵۷، التربیہ: ۳۸۳)

خالد بن عبد اللہ کے شاگرد ابو بشر الواسطی اسحاق بن شاہین صحیح بخاری کے راوی اور صدوق تھے۔

(التربیہ: ۳۵۹)

صحیح ابن خزیمہ کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

((إِنَّ الْيَهُودَ قَوْمٌ حَسْدٌ وَّهُمْ لَا يَحْسَدُونَ إِنَّمَا يَحْسَدُونَ  
عَلَى السَّلَامِ وَعَلَى آمِينٍ))

بے شک یہود حاسد قوم ہے، اور وہ ہم سے جتنا سلام اور آمین پر حسد کرتے ہیں اتنا کسی چیز پر نہیں کرتے۔ (ج اص ۲۸۸ رقم ۵۷۳)

اس متن کے تین شواہد اور بھی ہیں:

شانہ نمبرا:

امام احمد بن حنبل نے کہا:

”ثنا علي بن عاصم عن حصين بن عبد الرحمن عن عمر بن قيس عن محمد بن الأشعث عن عائشة قالت ... استاذن رجل من اليهود ((إنهم لا يحسدونا على شيء كما يحسدونا ... وَعَلَى قُولَنَا خلف الإمام أمين))“

علي بن عاصم نے ہمیں حدیث بیان کی وہ حصین بن عبد الرحمن سے وہ عمر بن قیس سے وہ محمد بن الأشعث سے وہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے (مفہوم حدیث ہے) کہ بنی کریم ملکی قبیلہ نے فرمایا: کہ یہود ہمارے امام کے پیچھے آمین کہنے سے حسد کرتے ہیں۔

محمد بن الأشعث ”مقبول من الثانية ووهم من ذكره في الصحابة“

(القریب: ۵۷۲۲)

ابن حبان نے اسے ثقہ قرار دیا۔ (تہذیب التہذیب: ۹/۵۵)

عمر بن قیس (الماسرات بالصبح) ”صどوق ربما وهم ورمي بالرجاء“ (القریب: ۳۹۵۸)  
محمد بن الأشعث کاشاگر دھا۔ (تہذیب الکمال قلمی ج ۲ ص ۱۰۲)

جمهور علماء کے نزدیک وہ ثقہ دھا۔ (راجح التہذیب العقلانی ج ۳ ص ۳۳۰)

حافظ ذہبی نے فیصلہ کیا کہ وہ ”ثقة مرجیٰ“ تھا۔ (الکافی ج ۲ ص ۲۶)

لہذا حافظ ذہبی کی بات جمہور کے مطابق ہونے کی وجہ سے فیصلہ کن ہے۔

حصین بن عبد الرحمن السلمی ابوالہند میں الکوفی کتب ستہ کار اوی ہے ”ثقة تغیر حفظه  
في الآخر“ (القریب: ۱۳۶۹)

اس سے علي بن عاصم کی روایت سنن ترمذی میں ہے۔ (تہذیب الکمال مطبوع ج ۲ ص ۵۲۱)

علي بن عاصم مختلف فیرواوی ہے، جمہور نے اسے ضعیف قرار دیا ہے، بعض نے اس پر جھوٹ  
بولنے کا الزام بھی لگایا مگر متعدد محدثین نے اسے سچا قرار دیا ہے۔

ابن حجر نے کہا: ”صدوقد يخطئ ويصر ورمي بالتشيع“ روایت میں غلطی کرتا ہے

اور اس پر اصرار کرتا ہے۔ (التقريب: ٢٧٥٨)  
علی بن عاصم، امام احمد بن حنبل کا استاد تھا اور ظفر احمد تھانوی لکھتے ہیں: ”وَكَذَا شَيْوخُ  
أَحْمَدَ كَلِّهِمْ ثَقَاتٍ“ (قواعد فی علوم الحديث ص ١٣٣)

حافظ ذہبی نے اسے ”الإمام العلم شیخ المحدثین مسند العراق“ قرار دیا  
(المیراء/ ۲۳۹) وہ قول راجح میں ضعیف ہے لیکن وہ اس حدیث کے ساتھ متفرد نہیں بلکہ  
سلیمان بن کثیر نے اس کی متابعت کر رکھی ہے۔ (لاحظہ وسائل البزری ۵۶/ ۲)

سلیمان بن کثیر کتب ستہ کاراوی ہے، اور جمہور کے نزدیک ”لَا بَأْسَ بِهِ“ ہے بلکہ غیر زہری  
میں شبہ ہے (التعہذیب ۲۱۶/ ۲) اس کی یہ روایت غیر زہری سے ہے، لہذا یہ روایت علی بن  
عاصم کا قوی متابع ہے، یعنی کی سند میں عمرو بن قیس ہے۔ واللہ اعلم

شاہد نمبر ۲:

امام طبرانی نے <sup>لَمْ يَجِدْ</sup> الْجَمِيعُ الْأَوْسَطَ میں روایت کیا کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

”إِنَّ الْيَهُودَ قَدْ سَنَمُوا دِينَهُمْ وَهُمْ قَوْمٌ حَسَدٌ وَلَمْ يَحْسُدُوا  
الْمُسْلِمِينَ عَلَى أَفْضَلِ مِنْ ثَلَاثٍ: رَدِ الْسَّلَامَ وَاقْتَامَةُ الصَّفَوْفَ  
وَقُولُهُمْ خَلْفُ إِمَامِهِمْ فِي الْمَكْتُوبَةِ آمِينَ“

سیدنا معاذ بن جبل رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: یہود اپنے دین  
سے اکتا چکے ہیں اور وہ حاصل لوگ ہیں۔ وہ جن اعمال پر مسلمانوں سے حسد کرتے  
ہیں ان میں سے افضل ترین یہ ہیں (۱) سلام کا جواب دینا (۲) صفوں کو قائم کرنا  
(۳) اور ان کا فرض نمازوں میں امام کے پیچھے آمین کہنا۔

(التغییب والترہیب ج ۱ ص ۳۲۸، ۳۲۹، ۳۴۰ و قال المندری: روایہ طبرانی فی الاوسط میں مسند باشد حسن۔ قال ایشی فی

مجموع الروايات ۱۱۳/ ۲، روایہ طبرانی فی الاوسط ص ۳۹۰ و مسند حسن)

اسے طبرانی نے الاوسط میں روایت کیا اور اس کی سند حسن ہے۔

(حافظ منذری اور حافظ پیشی نے اسے حسن قرار دیا ہے۔)

سرفراز خان صدر دیوبندی لکھتے ہیں۔ ”اور اپنے وقت میں اگر علامہ پیشی کو صحت اور سقم کی پرکھنیں تو اور کس کو تھی“ (حسن الكلام ۲۳۳/۱۷۴) (حسن الكلام ۲۳۳/۱۷۴) تنبیہ: اس روایت کی سند ضعیف ہے۔

ان احادیث مبارکہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ فرض نماز میں امام کے پیچھے آمین کہنے سے یہودی حسد کرتے ہیں۔ (آمین بالجہر سے انھیں چڑھے ورنہ اگر دل میں آمین کہی جائے تو انھیں معلوم کیسے ہوگا اور ان کا حسد کرنا کیسا؟)

شاہد نمبر ۳:

خطیب بغدادی نے تاریخ (۱۱/۲۳) اور رضیاء المقدی نے ”المختارۃ“ (۵/۱۰۷) (۱۷۲۹)، (۱۷۳۰) میں انس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا کہ (الفاظ خطیب کے ہیں) رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((إِنَّ الْيَهُودَ لِيَحْسِدُونَكُمْ عَلَى السَّلَامِ وَالْتَّأْمِينِ)) بے شک یہود تم سے سلام اور آمین پر حسد کرتے ہیں۔

اس کے سارے راوی ثقہ و صدقہ ہیں لہذا اس کی سند صحیح ہے، ان احادیث سے معلوم ہوا کہ امام مسلم رحمہ اللہ کا یہ دعویٰ بالکل صحیح ہے کہ نبی ﷺ کا آمین بالجہر کہنا متواتر احادیث کے ساتھ ثابت ہے۔ مانعین کے پیش کردہ دلائل، غیر صریح، مبہم، معلول، ضعیف اور بلا سند ہیں لہذا صحیح و متواتر احادیث کے مقابلے میں مردود و باطل ہیں۔

### چند غلط فہمیوں کا ازالہ

۱ بعض لوگوں نے کہا: ”آمین دعا و ذکر ہے اور دعا و ذکر میں اصل اختفاء ہے۔“

اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے: ﴿أَدْعُوكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ﴾ اپنے رب سے عاجزی اور آہستگی کے ساتھ دعا کیا کرو، بے شک اللہ تعالیٰ حد سے بڑھنے والوں

کو دوست نہیں رکھتے۔ (اطہار الحسین فی اخفاء التامین ص ۱۵، ۵۳)

جواب:

۱) آیت ادعوا ربکم ..... إلخ کے معنی ہمارے علم کے مطابق آج تک کسی مستند مفسر نے بھی خفیہ آمین کہنے کے نہیں کئے (تفسیر ابن جریر، تفسیر ابن ابی حاتم، تفسیر ابن کثیر، تفسیر ابن جوزی، تفسیر معاویہ التنزیل، تفسیر بیضاوی، تفسیر کبیر، تفسیر مدارک، تفسیر جلال الدین اور تفسیر فتح البیان وغیرہ دیکھ لیجئے۔ نیز ملاحظہ ہو (الظفر الحمین فی رد مغالطات المقلدین / ۸۷) الہذا یہ مفہوم جدید اختراع اور خانہزاد ہے۔

۲) حکم آمین اس آیت کے عوام سے مستثنیٰ اور مخصوص ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ اور صحابہ رضی اللہ عنہم نے آمین بالجھر کہی ہے الہذا رسول اللہ ﷺ کی بات قرآن کی آیت کے مفہوم کے تعین میں جحت ہے۔ اس آیت کے مفہوم سے اور بھی کئی دعائیں مستثنیٰ ہیں مثلاً صحیح مسلم میں ہے: ”فَلِمَا قَضَى النَّبِيُّ ﷺ صَلَوةً ثُمَّ دَعَا عَلَيْهِمْ .....“ (کتاب الجہاد باب ما تھی النبی من أذى المشرکین ح ۹۲/۱۰) اور صحیح مسلم میں ہی براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ: ”فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: رَبِّنِي عَذَابُكَ ..... إلخ“

(کتاب الصلوٰۃ باب اسْتِحْبَابِ بَعْثَتِنَیْنِ (إمام ح ۹۲/۰۹))

۳) بدیل آیت ادعوا ربکم ..... إلخ اہل الرائے کے نزدیک ہر دعا کو اگر خفیہ پڑھنا لازم آتا ہے تو وہ خود اس آیت کے خود ساختہ مفہوم کے خلاف بلند آواز میں کیوں دعائیں کرتے ہیں؟ مثلاً جھری نماز میں فاتحہ بالجھر پڑھتے ہیں جو دعا ہے۔

☆ فرضوں کے بعد اوپھی آواز سے دعا کرتے ہیں۔ بعض مقامات پر ان کے مقتدی اوپھی آواز میں آمین بھی کہتے ہیں۔

☆ رائے وند میں تبلیغی اجتماع کے آخری دن لاڈ پسپکر پر بلند آواز سے دعا کی جاتی ہے۔ حس میں شمولیت کے لئے لوگ شد رحال کر کے آتے ہیں۔

ہاتھی کے دانت دکھانے کے اور کھانے کے اور۔

۴) ہمارے نزدیک رسول اللہ ﷺ نے جود عا خفیہ کی ہے وہ خفیہ کرنی چاہیے اور جو بالجبر کی ہے وہ بالجبر کرنی چاہیے۔ چونکہ آمین آپ ﷺ سے اور آپ ﷺ کے جان شار صحابہ سے ثابت ہے لہذا آمین بالجبر کہنی چاہئے قرآن مجید کے عموم کی تخصیص بخرواحد کے ساتھ ائمہ اربعہ کے نزدیک جائز ہے۔ (الحاکم للاماڈی ۲/ ۳۲۷)

بلکہ آمین بالجبر کی جوروایات ہم نے رسول اللہ ﷺ و صحابہ رضی اللہ عنہم سے پیش کی ہیں ان کی روشنی میں امام مسلم رحمہ اللہ نے فیصلہ فرمایا:

قد تواترت الروايات كلها ان النبي ﷺ جهر بآمين  
ساري متواترا حاديث سے ثابت ہے، کہ نبی ﷺ آمین بالجبر کہتے تھے۔

(المقیز قسم ص ۶۱ امام مسلم رحمہ اللہ)

(اور متواترا حادیث کے ساتھ قرآن مجید کی تخصیص سب کے نزدیک جائز ہے۔)

ہمارا یہ عقیدہ ہے کہ قرآن مجید اور صحیح احادیث دونوں بیک وقت جھٹ ہیں اور ان پر عمل کرنا فرض ہے۔ قرآن و حدیث ایک دوسرے کی تشریع و تبیین کرتے ہیں اور ان میں الحمد للہ ذرہ برابر بھی تضاہیں۔

۵) بعض لوگوں نے حافظ ابن حزم الندسی سے نقل کیا ہے کہ ”سفیان ثوری و امام ابو حنیفہ فرماتے ہیں کہ مقتدی آمین سر اکھے“ (دیکھئے اظہار الحسین ص ۳۰)

جواب:

حافظ ابن حزم رحمہ اللہ ۳۸۲ھ میں قرطبه میں پیدا ہوئے۔ (المبداء ۱۸/ ۱۸۵)

امام سفیان ثوری رحمہ اللہ ۱۲۱ھ میں فوت ہوئے۔ (الكافش ۳۰۱)

لہذا یہ بلا سند بات کا لعدم کے حکم میں ہے، جب سفیان ثوری کا مذہب اخفاء آمین ان سے باسند صحیح ثابت نہیں تو ان کی روایت کردہ حدیث (جس میں وہ منفرد بھی نہیں اور بالجبر ای

صراحت بھی ہے) کے مطابق ان کا عمل ہونا زیادہ قرین قیاس ہے۔  
 ۶) بعض لوگوں نے منطقی موشکا فیاں کرتے ہوئے لکھا ہے۔ ”قارئین کرام یہاں بھی قولوا کا صیغہ مطلق ہے، یہاں بھی جہر بنا لک الحمد کا کیا جائے حالانکہ بالاتفاق اس کو پوشیدہ پڑھا جاتا ہے۔“ (المہار تحسین ص ۷۶)

## جواب:

اتفاق کا دعویٰ صحیح نہیں ہے بلکہ ربنا لک الحمد جہر سے پڑھنا بھی صحیح ہے اور اس کے متعدد دلائل ہیں:

۱) صحیح بخاری میں ہے کہ ایک شخص نے آپ ﷺ کے پیچھے نماز میں ربنا لک الحمد إلخ کہا تو آپ نے نماز سے فارغ ہو کر پوچھا: ابھی بولنے والا کون تھا؟ اس نے کہا: میں تھا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: میں نے تھیں سے اور پر فرشتوں کو دیکھا ایک دوسرے پر جلدی کر رہے تھے کہ اس عمل کو پہلے کون لکھے۔ (۱۰۲/۱، واری ص ۱۵۵، نسائی ۲/۲۷۱، طحاوی ۱/۱۳۱)  
 یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ربنا لک الحمد بالجہر بھی جائز ہے۔

۲) امام ابو بکر بن ابی شیبہ نے کہا: ”نا معتمر عن ایوب عن الاعرج سمعت ابا هریرۃ یرفع صوته باللهم ربنا ولک الحمد“ (مصنف مطبوع ۱/۱۲۲۸ اور مصنف قلمی راجح اس ۱/۱) یعنی ابو ہریرہ رض اپنی آواز کے ساتھ اللهم ربنا ولک الحمد کہتے تھے۔ (اس کی سند بالکل صحیح ہے اور اس کے راوی کتبہ کے راوی ہیں اور بالاجماع ثقہ ہیں) ہمارے شیخ الاستاذ ابو محمد بدیع الدین الراشدی السندي رحمہ اللہ نے اس مسئلہ پر ایک رسالہ (اردو میں) لکھا ہے جس کا نام ہے۔ ”نشاط العبد بجهر ربنا ولک الحمد“ تفصیل کے لئے اس رسالہ کا مطالعہ کریں۔

۷) بعض لوگوں نے الدو لا بی کی کتاب الکنی (۱/۱۹۶) سے واٹل بن حجر رض کی حدیث میں نقل کیا کہ ”ما رأيته الا ليعلمنا .....“ میں نہیں خیال کرتا مگر یہ کہ آپ نے

ہمیں تعلیم دینے کے لئے ایسا کیا۔ (اطہار الحسین ص ۱۰۷) اور اس سند کے ایک راوی بھی بن سلمہ بن کہلیل کے بارے میں ابن خزیم، ابن حبان اور الحاکم سے ثقہ وغیرہ ہونا نقل کیا۔

جواب:

یہ راوی محدثین کی بہت بڑی اکثریت کے نزدیک ضعیف ہے:

۱) ابن معین نے کہا: ”ضعف الحديث ، ليس بشيء“

(وفي رواية العقيلي : لا يكتب الحديث)

۲) ابو حاتم نے کہا: ”منكر الحديث ليس بالقوي“

۳) بخاری نے کہا: ”في حديثه مناكير ..... منكر الحديث“

۴) ترمذی نے کہا: ”يضعف في الحديث“

۵) نسائی نے کہا: ”ليس بشقة ، مترونك الحديث“

۶) ابن نمير نے کہا: ”ليس من يكتب الحديث“

۷) دارقطنی نے کہا: ”مترونك ضعيف“

۸) العجلی نے کہا: ”ضعف الحديث و كان يغلو في التشيع“

۹) ابن سعد نے کہا: ”كان ضعيفاً جداً“ (تهذيب التهذيب ۱۱/۱۹۷)

۱۰) یعقوب بن سفیان نے اس باب میں ذکر کیا جن کی روایت سے منہ پھیرا جاتا ہے اور کہا: ”وَكُنْتَ أَسْمَعُ أَصْحَابِنَا يَضْعِفُونَهُمْ“ ابو عبید آجری نے ابو داؤد سے نقل کیا: ”ليس بشيء“ (ملخص از تہذیب التہذیب ۲۲۵)

۱۱) حافظ ذہبی نے کہا: ”ضعف“ (الكافش ۲/۲۲۶)

۱۲) ابن حجر نے کہا: ”مترونك و كان شيئاً“ (التقریب ۵۶۰)

۱۳) یثنی نے کہا: ”ضعف ، ووثقه ابن حبان“ (مجموع الزوائد ج ۲ ص ۸۹)

۱۴) ابن عدری نے کہا: ”مع ضعفه يكتب الحديث“ (الکامل ج ۷ ص ۲۶۵۵)

- ١٥) ابن المبارک نے کہا: ”ضعیف“۔ (الضعفاء للعقیلی ۲۰۵/۳)
- ١٦) عقیلی نے اسے کتاب الضعفاء میں ذکر کیا۔ (الضعفاء الکبیر ۲۰۵/۲)
- ١٧) جوز جانی نے اسے ”ذاہب الحدیث“ کہا۔ (راجح احوال الرجال ج ۲۰ رقم ۶۲-۶۱)
- ١٨) ابن جوزی نے اسے ”كتاب الضعفاء و المتروكين“ میں ذکر کیا۔
- (۲۷۲۰ رقم ۱۹۶/۳)
- ١٩) تیہقی نے کہا: ”رواه ابن خزيمة ..... محتاجاً به ويحيى بن سلمة في ضعف“  
(اسن اکبری ۹/۸۵)
- ٢٠) ابن الترمذی حنفی نے بھی صحیح بن سلمہ پر سخت جرح نقل کی۔ (المجواہ الحنفی ۳۰۱/۳)
- ٢١) ابو زر عمر رازی نے اسے کتاب الضعفاء میں ذکر کیا۔ (ج ۲ ص ۶۶۹ رقم ۳۶۰)
- ٢٢) ابو نعیم الاصبهانی نے اسے کتاب الضعفاء میں ذکر کر کے کہا: ”عن أبيه في حدیث مناکیر“ (الضعفاء ج ۲۲ رقم ۲۲۲)

ان علماء کے مقابلے میں، ابن حبان نے اسے کتاب الثقات میں ذکر کیا اور پھر تعارض کا شکار ہوتے ہوئے اسے اپنی کتاب ”المجروحین والمحدثین والضعفاء والمتروكين“ (۱۱۲/۳) میں ذکر کیا اور ان الفاظ کے ساتھ سخت جرح کی:

”منکر الحديث جداً يروي عن أبيه أشياء لا تشبه الحديث الثقات كأنه ليس من الحديث أبىه فلما أكثر عن أبيه مماخالف الأثبات بطل الإحتجاج به فيما وافق الثقات“

اور ابن معین سے نقل کیا“ و کان يحدث عن أبيه أحاديث ليس لها أصول“

حافظ ذہبی رحمہ اللہ نے یہ قاعدہ بتایا ہے کہ اگر ابن حبان ایک ہی شخص کو کتاب الثقات اور کتاب الضعفاء دونوں میں ذکر کریں تو: ”فساقط قوله“ ان کے دونوں قول ساقط ہو گئے۔ (میزان الاعتدال ج ۲ ص ۵۵۲)

لہذا بھی بن سلمہ کے سلسلہ میں بھی ابن حبان کے دونوں اقوال ساقط ہو گئے ہیں۔ حاکم اور امام ابن خزیم کی بات جمہور محدثین کے مقابلے میں مردود ہے۔ امام ابن خزیم نے متعدد راویوں سے اپنی صحیح میں استدلال و احتجاج کیا ہے مثلاً مول بن اسماعیل اور محمد بن الحنف وغیرہماگر اہل الرائے ان کے فیصلہ کو تسلیم نہیں کرتے مگر جب جمہور کے خلاف ان کا شاذ قول ہوتا ان کے نزدیک جحت بن جاتا ہے۔ (تلک إذا قسمة ضيزي)

۸) حبیب اللہ ذیروی دیوبندی ایک حدیث کے بارے میں لکھتے ہیں:

”حالانکہ اس کی سند میں ابراہیم بن ابی الیث کذاب و ضارع واقع ہے.....“

(اطہار الحسین ص ۱۳۲)

اور اپنی اسی کتاب میں لکھتے ہیں۔ ”.....سفیان ثوری سے یہ روایت کئی شاگرد نقل کرتے ہیں۔ ملاحظہ ہو: .....

۵) حضرت امام عبید اللہ بن عبد الرحمن الشجاعی اپنے استاد حضرت سفیان ثوری سے ”یمدبها صوتہ“، نقل فرماتے ہیں۔ (ویکھنے سنن یہقی ج ۲ ص ۵۷)

..... یہ چھ شاگرد خود بھی بلند پایہ امام ہیں اور بڑے بڑے ائمہ حدیث کے استاد بھی ہیں..... اور بڑے ثقہ بھی ہیں یہ سب مدعا صوتہ یا مدبہا صوتہ کے الفاظ نقل کرنے پر متفق ہیں۔“

(اطہار الحسین ص ۱۵۰)

### نقاب کشائی

واضح رہے سنن یہقی (المعروف بالسنن الکبریٰ ۲/۷۵) میں الشجاعی کی روایت ابراہیم بن ابی الیث سے ہی ہے، جسے ذیروی اپنی کتاب کے ص ۱۳۲ پر کذاب و ضارع قرار دے چکے ہیں، پھر اسی کذاب و ضارع کی روایت سے باہشان و شوکت استدلال اس بات کی دلیل ہے کہ ان کا مقصد صرف عوام مسلمین کو دھوکا دینا ہے۔ ورنہ ایک شخص کو خود کذاب تسلیم کرنے کے بعد اس کی روایت کو بطور دلیل پیش کرنا آخر کیا معنی رکھتا ہے؟

ان دوغلی چال چلنے والوں کو کیا اس بات کی فکر نہیں ہے کہ قیامت کے دن رب کائنات کے دربار میں ان کا کیا جواب ہوگا؟ تیرے رب کی پکڑ بڑی سخت ہے۔ ذریوی صاحب اور ان جیسے اہل الرائے کی کتابوں و "تحقیقات" کا یہی حال ہے ان کا کوئی معیار نہیں ہوتا۔ جو راوی مرضی کے مطابق ہے وہ ان کے نزدیک ثقہ ہے چاہے اسے میسیوں علماء نے کذاب وضعیف ہی قرار دیا ہو اور جو راوی مرضی کے خلاف ہو وہ کذاب و متروک ہے چاہے اسے میسیوں علماء نے ثقہ و صدقہ ہی قرار دیا ہو۔ بعض جگہ جب مرضی ہوتا تو قرآن مجید پیش کر کے صحیح احادیث کو خبر واحد اور ظنی الثبوت وغیرہ کہہ کر رد کر دیا جاتا ہے۔ قرآن و صحیح حدیث میں جمع تطبیق و توفیق نہیں دی جاتی اور جب مرضی ہوتی ہے موضوع وضعیف روایات کی بدولت قرآن مجید کو چھوڑ دیا جاتا ہے۔ یہ سب کارروائیاں خواہشات نفسانیہ کی وجہ سے ظہور پذیر ہوتی ہیں۔ میں نے یہ چند فقرے جذبات سے مغلوب ہو کر نہیں لکھے بلکہ ان اہل الرائے کی دھاند لیوں کی بے شمار مثالیں موجود ہیں۔ مثلاً:

☆ ظفر احمد تھانوی عثمانی دیوبندی صاحب نے ایک کتاب لکھی ہے "اعلاء السن" شیخ عداب محمود الحمش العربی اپنی کتاب "رواۃ الحدیث" میں ص ۲۷ پر لکھتے ہیں: "طبع هذا الكتاب مع مقدماته الثلاثة في واحد وعشرين جزءاً وفي هذا الكتاب بلايا و طامات مخجلة" یہ کتاب اپنے تین مقدموں کے ساتھ اکیس جلدیں میں شائع ہو چکی ہے اور کتاب میں بلا کمیں اور شرمندہ کم مصیبتیں ہیں۔ اس کتاب کی تیسرا جلد کے ص ۶۱ اوغیرہ پر تھانوی صاحب نے لکھا ہے کہ قرون ثلاثة میں کسی راوی کا مجہول ہونا ہمارے نزدیک مضر نہیں ہے۔ اور اسی جلد ص ۱۳۱ پر "عن یحیی بن سباق عن رجل من آل العارث عن ابن مسعود ..... الخ" کو "ففیه رجل مجہول فلا ي Hutchinson به" کہہ کر رد کر دیا ہے۔ (نیز دیکھنے ج ۲۷ ص ۱۰۳)

☆ سرفراز خان صفدر دیوبندی اپنی کتاب (حسن الكلام ۲/۷۰) میں محمد بن الحنفی تابعی کو

کذاب کہتے اور ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور اپنی دوسری کتاب (تسکین الصدور طبع اول ص ۱۹۱) میں سماع الموتی کے سلسلہ میں (متدرک ۲/۵۹۵) سے ایک حدیث پیش کر کے اس کی صحیح نقل کرتے ہیں حالانکہ اس حدیث کا دار و مدار محمد بن اسحاق ہی پر ہے۔

وہ اسے "صحیح روایت" قرار دیتے ہیں اور ان کے نزدیک اس کا انکار صحیح حدیث کا انکار ہے۔ (دیکھئے توضیح الكلام ۱/۲۹۰) نیز دیکھئے "سماع الموتی" (ص ۲۸۸، ۲۸۹)

☆ حبیب اللہ ذیریوی دیوبندی نے اپنی کتاب نور الصباح کے مقدمہ ص ۱۸ بتیری طبع دوم، میں ابن جرتع پر سخت جرح کی ہے۔ اور اپنی اسی کتاب کے ص ۲۲ پر اسی ابن جرتع کی روایت کو بطور جھٹ پیش کیا ہے، بلکہ ص ۲۲۲ پر اسے "ثقة ہے مگر سخت قسم کا مدلس ہے...." قرار دیا ہے۔ ذیریوی صاحب نے ص ۲۲۲ پر جماج بن ارطاة کو ضعیف، مدلس، کثیر الخطاء اور متروک الحدیث قرار دیا ہے اور اسی کتاب کے ص ۱۶۸، ۱۶۷ پر اسی جماج بن ارطاة کی روایت کو پیش کر کے اسے صحیح حدیث قرار دیا ہے۔ (راجع جمیع اخواائد ۲/۱۰۱)

مختصر یہ کہ اس قوم کا اوڑھنا بچھونا ہی تقلید پرستی، مغالطہ ہی اور دھوکا بازی ہے۔

اللّٰهُ تَعَالٰی ہمیں تعصّب اور بے اصولیوں سے بچائے۔

اگر کوئی شخص میری اس کتاب میں غلطی اور وہم کی نشاندہی کر دے تو میں اس کا شکر یہ ادا کر کے علی الاعلان رجوع کروں گا۔ وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ

(۱۱/۲۳ ۱۹۸۹ء بروز جمعرات)

(مراجعة الطبعة الثانية ۱۵ ستمبر ۲۰۰۶ء)



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

”حدیث اور اہل حدیث“  
کتاب کے رسائل ”اخفاء التامین“

کامل جواب

[دیوبندی بنام دیوبندی]



## دیوبندی بنام دیوبندی

”حدیث اور اہل حدیث“ کتاب کے رسالے ”اخفاء التامین“ کا مکمل جواب دیوبندی کتابوں کی رو سے پیش خدمت ہے۔ والحمد للہ

دیوبندی (۱) :

اخفاء التامین نمازیل میں آئسٹلاؤز کے کنائتیں

مَتَّالُ اللَّهِ تَعَالَى "فَتَنَّ أَجْيَنَّتْ دَعَوْتُكُمَا" (لفظی، ۸۹:۱۰)  
بمول ہر پوچھ دے تھا وہ۔

آخرج ابوالشيخ عن ابی حیرة رضي الله عنه  
عنده فتال كان موسى عليه السلام اذا قاتلا  
اشئ مارون علاوة على ما يهلك  
ابا شين نے حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کیا ہے کہ حضرت  
موسیٰ علیہ السلام جب ذمکر تے تو مارون علیہ السلام آئیں کہنے۔

(حدیث اور اہل حدیث ص ۳۶۸)

جواب: یہ روایت الدر المخور (ج ۳ ص ۳۱۵) میں ”وآخرج ابوالشيخ“

کی سند کے ساتھ موجود ہے، لیکن اس کی سند مذکور نہیں۔

سرفراز خان صفر دیوبندی نے کہا: ”اور بے سند بات جھت نہیں ہو سکتی۔“

(حسن الكلام ج ۱ ص ۳۲۷، طبع دوم، اثر سعید بن الحسیب)

محمد حبیب اللہ ذیروی دیوبندی نے کہا: ”حالانکہ بغیر سند کے بات قابل اعتبار نہیں ہو سکتی۔“

(اظہار الحسین ص ۲۷۱، طبع ۱۹۸۲ء)

تبیہ: ابو ہریرہؓ کی طرف منسوب اس مفہوم کی روایت مصنف عبد الرزاق (ج ۲ ص ۹۹

ح ۱۴۵) میں ”بشر بن رافع عن ابی عبد اللہ عن ابی ہریرہ“ کی سند سے موجود ہے۔ بشر بن

رافع کے بارے میں حبیب اللہ ذیروی نے کہا: ”وضاء ہے یعنی حدیث اپنی طرف سے

گھرنے والا“

(اظہار الحسین ص ۱۳۲) اور ابو عبد اللہ کے بارے میں کہا: ”مجھوں ہے“ (اظہار الحسین ص ۱۳۳)

## دیوبندی (۲) :

آخر جریر بن ابی زید رضی افہم عشہ  
فتال کان مارون علیہ السلام یمتول  
آمین فتال اللہ فتد اجیبیت دعوتكما فصار  
الستامین دعوة صارمش یکہ فیها۔

(ابن القیم شافعی التفسیر بیلہارہ مصلحت)

ابن جریرؓ نے ابن زیدؓ سے روایت کیا ہے وہ فرماتے ہیں کہ  
ہارون علیہ السلام (پھر حرمی علیہ السلام کی دعا پر) آئیں کہتے تھے  
اس سے اللہ تعالیٰ نے فرمایا فتد اجیبیت دعوتكما  
قرول برچھی دعا تمہاری بنشا آئیں کہتا ہی دعا ہوا جس میں ہارون  
علیہ السلام حرمی علیہ السلام کے ساتھ مشرک کیا ہے۔

(حدیث اور اہل حدیث میں ۳۶۸)

جواب: ”ابن زید رضی عن“ والی روایت الدر المخور (۳/۳۱۵) میں بحوالہ ابن جریر مذکور  
ہے۔ تفسیر ابن جریر (۱/۱۱۱) میں یہ روایت درج ذیل سند سے موجود ہے۔ ”حدثني  
يونس قال : أخبرنا ابن وهب قال قال ابن زيد : كان هارون يقول آمين“ إلخ  
یونس سے مراد ابن عبد الاعلیٰ، ابن وهب سے مراد عبد اللہ بن وهب، اور ابن زید سے مراد  
عبد الرحمن بن زید بن اسلم ہے۔ (دیکھئے تفسیر ابن جریر ج ۱ ص ۶۷)

عبد الرحمن بن زید بن اسلم کے بارے میں محمد بن علی التیمیوی نے کہا:

”هو ضعيف“ وہ ضعیف ہے۔ (آنوار السنن ص ۱۹۲ حاشیہ حدیث نمبر ۵۸۶)

دیوبندی حضرات آثار السنن اپنے مدارس میں پڑھاتے ہیں، یہاں کی ”متند“ کتاب ہے۔

(دیکھئے مقدمہ: توضیح السنن ج ۱ ص ۶۲، ۶۵)

معلوم ہوا کہ عبد الرحمن بن زید بن اسلم صحابی نہیں بلکہ ضعیف راوی ہے لہذا اس کے نام کے  
ساتھ ”رضی عن“، لکھنا اردو و ان طبقے کو دھوکا دینا ہے۔

## دیوبندی (۳) :

عن انس رضي عن فتال فتال رسول الله صل الله  
عليه وسلم اعطيت آمين في الصلوة وعند المعا  
سلم يعط احمد قبل الا ان يكون موسى  
كان موسى يدعوا هارون يتومن فاخقولوا  
الدعاء بما مين هنال الله يستجيبكم .

وَقَسْرٍ إِذَا مَنَعَهُمْ لِهُمْ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِمْ،  
حَرَسَ اللَّهُ فِي كُلِّ قَرْبَةٍ وَكُلِّ حَدَّةٍ،  
يَعْلَمُ أَيْمَنَهُمْ وَأَيْمَنَ عَيْنِهِمْ وَأَيْمَنَ دَمَاهُمْ،  
يَعْلَمُ أَيْمَنَ طَهَارَتْهُمْ وَأَيْمَنَ طَهَارَتْهُمْ،  
يَعْلَمُ أَيْمَنَ كَرْبَلَاتْهُمْ وَأَيْمَنَ كَرْبَلَاتْهُمْ،  
وَهُوَ مَا يَعْلَمُهُمْ تَحْتَ أَرْضَهُمْ أَيْمَنَ كَفَرَاتْهُمْ،  
وَكُلُّ ذَهَابٍ كَرْبَلَاتْهُمْ كَيْلَهُمْ، أَيْمَنَ تَعَالَى تَعَالَى دُخَانَهُمْ وَأَيْمَنَ  
قَبْرِ فَرَائِسِهِمْ،

(حدیث اور اہلی حدیث میں ۳۶۹، ۳۷۸)

**جواب:** انس بن مالک رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب یہ روایت تفسیر ابن کثیر (ج ۱ص ۳۲) میں بلا سند مذکور ہے۔ جامع المسانید والسنن لاہور کثیر میں یہ روایت نہیں ملی۔ تاہم الطالب العالیہ بزواں المسانید الشانیہ لاہور حجر (ج ۱۲۳ ح ۲۵۰) میں یہ روایت موجود ہے۔ الطالب کے صحیح حبیب الرحمن عظیم دیوبندی نے کہا:

”ضعف البوصیری إسناده لضعف زرubi بن عبد الله، قال : ورواه ابن خزيمة في صحيحه وتردد في ثبوته“ و قال : ”إن ثبت الخبر“ أگر (یہ) خبر ثابت ہوتو؟ (ج ۳۹ ص ۳۹ ح ۱۵۸۲)

بوصیری نے اس سند کو زرubi بن عبد اللہ کے ضعف کی وجہ سے ضعیف کہا اور فرمایا ابن خزیمہ نے اپنی صحیح میں اسے روایت کیا اور اس کے ثبوت میں تردی کیا۔ (حاشیہ نمبر ۳)  
صحیح ابن خزیمہ (ج ۳۹ ص ۳۹ ح ۱۵۸۲) والی سند میں زرubi بن عبد اللہ ہے۔  
معلوم ہوا کہ یہ خبر امام ابن خزیمہ کے نزدیک ثابت نہیں ہے۔

**دیوبندی (۲):** مسائل عطاء آمنین دعا د بخاری ح ۱ ص ۱۱۱  
حضرت عطاء بن ابو رباح فرماتے ہیں کہ آمین دعا ہے۔ (ص ۳۶۹)

**جواب:** صحیح بخاری کے اسی صفحے (۱/۰۷۷ قبل ح ۸۰۷) پر لکھا ہوا ہے:  
وقال عطاء: ”آمین دعاء آمن ابن الزبير ومن وراءه حتى إن للمسجد للجة“  
ابن الزبیر نے فرمایا کہ آمین ایک دعا ہے ابن الزبیر اور ان لوگوں نے جو آپ کے پیچھے (نماز پڑھ رہے) تھے، آمین کہی تو مسجد گونج اٹھی۔

(صحیح البخاری مترجم ج اص ۳۹۱، ترجمہ ظہور الباری اعظمی دیوبندی)

بعض الناس نے اس اثر میں "امن ابن الزیر" سے لے کر آخر تک چھپا لیا ہے۔  
اس مکمل قول سے معلوم ہوا کہ آمین ایسی دعا ہے جو جہرا کی جاسکتی ہے۔ رائے وہند کے تبلیغی  
اجتماع میں لاڈ پسیکر پر اوپنجی دعا کرنے والوں کو اس دعوے سے شرم کرنی چاہئے، کہ ہر دعا  
خفیہ ہی ہوگی، جہرا نہیں ہوگی۔

دیوبندی (۵) :

يَوْمَ الْمُتَرْجِمِ يَعْنِي مُجَاهِدٍ وَجَعْفَرَ الصَّادِقَ  
وَهِيَ دَلْلٌ بَنِي سَيَافٍ إِنْ أَسْبَبَ إِبْرَاهِيمَ مِنْ أَسْمَاهُ  
الْقُرْبَانِ إِلَّا . . . (تفہیم القرآن، مہینہ ۱۴، ص ۲۷۶)

امام قربانی نے حضرت مجاهد، امام جعفر صادق اور حلال بن سیاف رحمہم  
اللہ سے روایت کیا ہے کہ آمین اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ایک  
نام ہے۔

فَتَالَ اللَّهُ تَقَوْلَى وَأَذْكُرْ وَبَلَكْ فِتْ فَقِيلَتْ تَقْرُبًا  
وَنَخِيمَةً وَذُونَ الْجَهَرِ مِنَ الْقَوْلِ . النَّبِيُّ ﷺ : ۲۵  
اور یاد کر کر اپنے رب کو اپنے دل میں گھٹکرانا ہوا اور دُنیا ہوا اور  
ایسی آواز سے ہو کر پھاک کر پوئیسے کم ہو۔ (ص ۱۲۰-۱۲۹)

جواب: مجاهد، جعفر الصادق اور حلال بن سیاف کے اقوال تفسیر قرطبی (ج اص ۱۲۸) میں  
 بلا سند اور ”روی“ کے صیغہ تحریض سے منقول ہیں۔

یاد رہے کہ سلام (السلام علیکم) بھی اسم من اسماء اللہ (الله کے ناموں میں سے ایک نام) ہے  
دیکھئے صحیح البخاری کتاب الاستاذان باب السلام اسماں من اسماء اللہ تعالیٰ (قبل ح ۶۲۳۰)  
کیا خیال ہے؟ السلام علیکم بھی دل میں کہنا چاہئے۔

اس کے بعد بعض الناس کی ذکر کردہ روایات پر تبصرہ پیش خدمت ہے۔

دیوبندی (۶) :

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فَتَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ يَسْلَمُ لَنَا يَمْتَلِئُ لَا تَبَادِرُ وَالْأَمَامُ إِذَا أَكْبَرَ  
هُنْكَبِرُ وَإِذَا فَتَالَ وَلَا اضَالِّينَ فَمُتَلِّوْلَا أَمِينَ  
وَإِذَا رَكَعَ فَنَارَكَمُوا وَإِذَا فَتَالَ سَمِعَ اللَّهُ لَمْنَ  
حَمِيدَهُ فَقُولُوا اللَّهُمَّ رَبُّنَا لَكَ الْحَمْدُ - (مسلم، ۱۰۷)

حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں تعلیم دیتے ہوئے فرماتے تھے کہ امام پر سبقت نہ کرو جب وہ بھیر کے تو قم بھی بھیر کرو اور جب وہ ولا انصاریین کے تو قم آئین کہو جب وہ رکوع کرے تو قم بھی رکوع کرو، جب وہ سمع اللہ من محمدہ کے تو قم اللہ تم ربنا اللہ الحمد کرو۔ (ص ۳۷۰)

جواب: سنن ابی داود (کتاب الادب باب کیف الاستندان ح ۷۷۱) کی ایک حدیث میں ہے کہ: نبی ﷺ نے کسی غیر کے گھر میں داخل ہونے والے کو حکم دیا:

قل: السلام عليکم، آدھل؟ کہو السلام عليکم، کیا میں اندر آ جاؤں؟  
قولوا آئین کی طرح قل: السلام عليکم ہے، کیا خیال ہے؟ دوسرا آدمی کے گھر میں جانے والا آدمی دل میں خفیہ السلام عليکم کہے گا تا کہ گھر والا سن لے۔ (!)

دیوبندی (۷):

٢ عن ابی موسیٰ الشعري (فی حديث طویل)

ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خطبتنا  
فبین لتنا ششنا و عطمنا صلواتنا فتال اذا  
صلیتتم فاقسموا صفتونکم شم لیؤمشکم  
احسکم ماذ اکبر مکبتو و اذا متال عنیر  
المفضوب علیہم و لا العمالین فتولوا آئین  
یجبکم اللہ الحدیث۔ ( وسلم ۶ ص ۲۶۸)

حضرت ابو موسیٰ الشعريؑ ایک طویل حدیث میں روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں خاطرہ دیا اس میں آپ نے سنتیں بیان فرمائیں اور نماز راجح است، کام رفیعہ سخیا آپ نے فرمایا جب تم نماز پڑھنے کو تو پہلے صفائی فائز کرو، پھر قم میں سے ایک تمہاری امامت کرائے جب وہ بھیر کے قریم بھی بھیر کرو اور جب وہ حنین المفضوب علیہم ولا انصاریین کے تو قم آئین کرو، اللہ تعالیٰ تمہاری وعاقیل فرمائیں گے۔ (ص ۳۷۰-۳۷۱)

جواب: دیکھئے حدیث نمبر ا

## دیوبندی (۸) :

۳۔ عن ابو هریرة ان رسول الله حصل اللہ علیہ وسلم قال اذا قتال المصالحه غیر المقصوب علیہ ولا الضالین فمتال من خلفه آمین فنافق قوله فتول اصل السهام وغفر له ما تقدم من ذنبه - (مسلم ۱۵ ص ۲۶)

حضرت ابوہریرہ رضی سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب قربت کرنے والے (امام) نے غیر المقصوب علیہ سام و لا الضالین کہا، اور اس کے مقابلے نے آمین کہا، پس مقابلے کا آمین کہنا آسمان والوں (فرشتوں) کی آمین بھائی کے موافق ہو جاتے تو اس کے پچھے سارے گناہ معاف کر دیتے جاتے ہیں۔ (ص ۳۷۲-۳۷۳)

جواب: یہ آمین بالجبر کی دلیل ہے، سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے اس مفہوم کی ایک روایت کے آخر میں امام السراج نے امام ابن شہاب الزہری سے روایت کیا ہے:

((کان رسول اللہ ﷺ إذا قال ولا الضالین جهر باًمِين ))

رسول اللہ ﷺ جب ولا الضالین کہتے تو جہر سے آمین کہتے۔

(کتاب السراج ص ۲۵ ب قلمی مصور، وفتح الباری ج ۲ ص ۲۶۲ ح ۷۸۰)

## دیوبندی (۹) :

۴۔ عن ابو هریرة قتال المصالحه غیر المقصوب علیہ سام و لا الضالین فقولوا آمین فنان المسلطۃ فتعمل آمین و ان الاسام يمتوى آمین فنمن و امتن سا مسینه تا مین المسلاطۃ غفر له ما تقدم من ذنبه - (مسند احمد ۲ ص ۲۶۲ مسلم ۱۵ ص ۲۶۲ دار المعرفۃ للطباطبائی بن فرشتوہ است)

حضرت ابوہریرہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب امام غیر المقصوب علیہ سام و لا الضالین کہے تو تم آمین کر بیو خود فرشتوں کی آمین کہتے ہوں اور امام بھی آمین کہتے ہوں مگر کسی آمین کے موافق ہو گی اس کے پچھے گز و ممان کر دیجئے ہائیں گے۔ (ص ۳۷۲)

جواب: ((فقولوا آمین)) تم آمین کہو۔ (یہ آمین بالجبر کی دلیل ہے دیکھئے حدیث نمبر ۲)

دیوبندی (۱۰) :

۵۔ عن الحسن ابو سمرة بن جندب و عمران بن حسین متذکرا فحدث سمرة بن جندب  
انه حفظ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم  
ستنتين سكتة اذا اكبر و سكتة اذا اصغر من  
غير المغضوب عليهم ولا الضالين فحفظ سمرة  
وابنكر عليه عمران بن حسین فكتاب  
ذا الذئب ای ابو بن كعب فكان فـ کتابه اليهما  
ادفرده عليهما ان سمرة قد حفظ .  
(ابو داود و مسلم و ترمذ و اطل)

حضرت حسنؑ سے مردی ہے کہ حضرت سمرة بن جندب اور حضرت  
عمران بن حسینؑ کا آپس میں خاکرہ ہوا۔ حضرت سمرة شفیع بیان کیا کہ  
اپنے نے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا (نمازیں) دو مرتبہ خاموش ہوا  
یاد رکھا ہے۔ ایک جب کہ آپ تجیر خواری کہہ پچھے دوسرے جب  
آپ عنین المغضوب عليهم ولا الضالین پڑھ کر غائب  
ہوئے۔ حضرت عمران بن حسینؑ نے اس کا انکار کی، پھر ایسا ہوا  
کہ ان دونوں حضرات نے یہ مسکن پڑھنے کے لیے حضرت ابو جہل  
کشف کر خدا کیا۔ حضرت ابو بن کعب نے اپنے جوابی خط میں  
لکھا کہ سمرةؑ نے بھی یاد رکھا ہے۔ (ص ۳۷۲ - ۳۷۳)

جواب: ”وسكتة إذا فرغ من غير المغضوب عليهم ولا الضالين“  
دوسرा (سکتہ) جب آپ ﴿غير المغضوب عليهم ولا الضالين﴾ پڑھ کر فارغ  
ہوتے تو کرتے۔ (بحوالہ ابو داود ح اص ۱۱۳ ح ۹۷ و الترمذی ح اص ۵۵۹ ح ۲۵۱)

ان دونوں روایتوں کی سند میں قادہ راوی ہیں۔ اور روایت ”عن“ سے ہے۔ قادہ کے  
بارے میں ماشرائیں اوکاڑوی دیوبندی نے کہا: ”اور قادہ مدرس ہے۔“

(جزء عرف العیدین ص ۲۸۹ و تجلیات صدر ح ۳۱۸ ص ۳۱۸ طبع جمعیۃ اشاعت العلوم الکشفیۃ فیصل آباد)

اگر مدرس راوی عنعنہ کرے (عن سے روایت کرے) تو اوکاڑوی نے کہا: ”بالاتفاق ضعف  
کی دلیل ہے۔“ (جزء القراءۃ ص ۲۷ و تجلیات صدر ح ۳۳ ص ۹۳)

سرفراز خان صدر دیوبندی نے کہا: ”مدرس راوی عن سے روایت کرے تو وہ جنت نہیں والا یہ  
کہ وہ تحدیث کرے یا اس کا کوئی ثقہ متتابع ہو مگر یاد رہے کہ صحیحین میں تدليس مضر نہیں وہ  
دوسرے طرق سے سماع پر محول ہے۔“ (خزانہ السنن ح اص ۱)

دیوبندی (۱۱) :

۶۔ عن وائل بن حجر قال صالح بن اسحاق صاحب سنار رسول الله صالح الله عليه وسلم فتى عني المغضوب عليهم ولا اضالين فتال آمين و اخفى بيه صوته الحديث - (مسند مسلم ۲۷۳)

حضرت وائل بن حجر فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صالح عليه وسلم نے ہمیں نماز پڑھائی جب آپ عین المغضوب عليهم ولا اضالین پڑھ پکھے تو آمین کہا اور آمین کئے ہوئے آپ نے اپنی آواز آہستہ کر دی - (ص ۲۷۳)

جواب: اس روایت کے بارے میں نیموی نے کہا: ”إسناده صحيح وفي متنه اضطراب“ (آثار السنن ص ۱۲۲ ح ۳۸۳)

اور اس کی سند (ظاہر) صحیح ہے اور اس کے متنه میں اضطراب ہے نیموی نے مزید کہا:

”فغايتها أن الحديث مضطرب لا يصح الإحتجاج لأحد الفريقين“ زیادہ سے زیادہ یہ ہے کہ (یہ) حدیث مضطرب ہے دونوں فریقوں میں سے کسی کے لئے (بھی) اس سے جھٹ پکڑنا صحیح نہیں ہے۔ (حاشیہ آثار السنن ص ۱۲۵)

اصول حدیث کے طالب علموں کو معلوم ہے کہ مضطرب روایت ضعیف ہوتی ہے۔

دیوبندی (۱۲) :

۶۔ عن وائل بن حجر قال صالح بن اسحاق صاحب سنار الله عليه وسلم فمسمته حمین قال عني المغضوب عليهم ولا اضالين فتال آمين و اخفى بيه صوته الحديث - (رواية الحنفية مسلم)

حضرت وائل بن حجر فرماتے ہیں کہمیں لے رسول اللہ صالح عليه وسلم کے ساتھ نماز پڑھی، ہم نے سنا کہ جب آپ نے عین المغضوب عليهم ولا اضالين کہا تو آپ نے آمین کہا اور آمین کئے ہوئے آپ نے اپنی آواز آہستہ کر دی۔ (ص ۲۷۲-۲۷۳)

جواب: یہ روایت بقول نیموی مضطرب ہے، دیکھئے حدیث ۶:

(دیوبندی) (۱۳):

۸۔ علیتہمہ بن وائل یحدث عن وائل دو قسم  
سے حدیث من وائل، امنہ صلی اللہ علیہ وسلم  
الله علیہ وسلم فتنا فرما عین المغضوب طیب  
ولا الصالیں فتال آمین خفچن بھا صوتہ  
الحدیث۔ (مسنونہ ترتیب استادیوس بایہ و ملک)  
حضرت علیتہمہ بن وائل اپنے والد حضرت وائل کے حدیث بیان  
کرتے ہیں (حضرت علیتہمہ کے شاگرد کتے ہیں کہ میں نے خود حضرت  
وائل کی زبانی بھی سائے اک انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم کے ساتھ نماز پڑھی۔ جب آپ نے عین المغضوب  
علیہم ولا الصالیں پڑھا تو آپ نے آمین کیا اور آمین  
بچتے ہوئے اپنے اپنے آواز پست کر دی۔ (ص ۲۷۲-۲۷۳)

جواب: مضطرب ہے دیکھئے حدیث ۶:

(دیوبندی) (۱۴):

۹۔ عن علیتہمہ بن وائل عن ابیہ امنہ صلی  
مع النبی صلی اللہ علیہ وسلم حین فتال  
عینیں المغضوب علیہم ولا الصالیں فتال آمین  
یخفچن بھا صوتہ، (مسنونہ مکارہ ملک)

حضرت علیتہمہ بن وائل اپنے والد حضرت وائل سے روایت کرتے  
ہیں کہ انہوں نے نبی طیر الصلوات اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نماز پڑھی جب آپ  
عینیں المغضوب علیہم ولا الصالیں کو کچکے تو آمین کیا  
اور آمین بچتے ہوئے آپ نے اپنی آواز پست کر دی۔  
(ص ۲۷۵-۲۷۶)

جواب: مضطرب ہے دیکھئے حدیث ۶:

(دیوبندی) (۱۵):

۱۰۔ علیتہمہ بن وائل یحدث عن وائل دو قسم  
سے حدیث من وائل اے حصلی مع رسول اللہ صلی  
الله علیہ وسلم فتنا فرما عین المغضوب علیہم  
ولا الصالیں فتال آمین خفچن بھا صوتہ۔  
(بیرونی، مشٹ)

حضرت علیتہمہ بن وائل حضرت وائل سے حدیث لئی کرتے ہیں  
(حضرت علیتہمہ کے شاگرد کتے ہیں کہ میں نے خود حضرت وائل کی  
زبانی بھی سائے) کرنہوں لے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے  
ساتھ نماز پڑھی۔ جب آپ نے عینیں المغضوب علیہم  
ولا الصالیں پڑھا تو آپ نے آمین کیا اور آمین کو کچکے پنچ  
آواز پست کر دی۔ (ص ۲۷۵)

جواب: مضطرب ہے دیکھئے حدیث ۶:

دیوبندی (۱۶) :

ا۔ عن علقتمة بن واشل عن أبيه أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَاتَلَ مُنَذِّرَ الْمُفْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الظَّالِمِينَ فَمَتَّالْ أَمِينٍ وَخَفَضَ بِهَا صَوْتَهُ  
(تَهْذِيْبُ اَصْحَاحِ)

حضرت علقتمة بن واشل اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی  
علیہ الصلوٰۃ والسلام نے (منازیں) معنیِ المفضوب علیہم  
ولَا الظَّالِمِينَ پڑھا تو آپ نے آمین کہ اور آمین کہتے ہوئے  
اپنی آواز پست کر دی۔ (ص ۳۷۵)

جواب: مضطرب (ضعیف) ہے دیکھئے حدیث ۶:

دیوبندی (۱۷) :

حضرت عمرؓ اور حضرت علیؓ آہستہ آواز سے آمین کہتے تھے

ا۔ عن إبراهيم قال قاتل عمر أربع يُخْفَقِينَ عَنِ  
الْأَسْمَاءِ الْمَقْوُذَةِ وَبِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
وَآمِينَ وَاللَّهُمَّ رَبِّنَا لَكَ الْحَمْدُ  
(کنز العمال ج ۲ ص ۲۷)

حضرت ابراہیمؓ نجھیؓ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا  
کہ امام چار چزوں کو آہستہ کہے۔ (۱) اعوذ بالله ،  
(۲) بسم الله (۳) آمین (۴) اللہم ربنا  
لک الحمد۔

جواب: کنز العمال (۲۷۲/۸) میں یہ روایت بحوالہ ابن جریر مذکور ہے۔ یہ روایت  
 بلا سند ہے۔ ابن جریر کی کتاب (تہذیب الآثار من د امیر المؤمنین عمر رضی اللہ عنہ) میں یہ  
 روایت نہیں ملی۔ ابراہیم (نجھی) ۳۷۳ یا ۵۵ھ میں پیدا ہوئے۔

(عمدة القاري ج ۱ ص ۲۱۲ ح ۲۲۸۹۳)

سیدنا عمر رضی اللہ عنہ ۲۳ھ میں شہید ہوئے (خلفائے راشدین ص ۷۷ تصنیف: عبدالشکور فاروقی  
لکھنؤی) ہذا یہ بسندر روایت منقطع بھی ہے۔

**دیوبندی (۱۸):**

۲۔ روی ابو مسیر عن عمر بن الخطاب انه قاتل يخنی الا مام اربعاً المقووذ وبسم الله الرحمن الرحيم وآمين وربنا لك الحمد .

(البناي في شرح الہدایۃ ج ۱ ص ۳۷)

حضرت ابو مسیر (حضرت ابراہیم رضی کے استاذ) حضرت عمر بن الخطاب سے روایت کرتے ہیں کہ اپنے فرمادا امام پارچیزوں کو آہستہ کہے (۱) اعوذ بالله (۲) بسم الله (۳) آمين (۴) ربنا لك الحمد . (ص ۳۷۶)

جواب: البناي في شرح الہدایۃ للعینی (ج ۲ ص ۲۲۶) میں یہ روایت بلا سند ہے۔

**دیوبندی (۱۹):**

۳۔ ورویتنا عن عبد الرحمن بن أبي میسل انت عمر بن الخطاب قاتل يخنی الا مام اربعاً المقووذ وبسم الله الرحمن الرحيم وآمين وربنا لك الحمد . (عمل ابن فرم ۲۵ مسئلہ ۲)

ابن حزم کہتے ہیں کہ ہم نے روایت کیا ہے جبار عمن برالی اللہ سے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنہ نے فرمایا کہ امام پارچیزوں کو آہستہ کہے (۱) اعوذ بالله (۲) بسم الله (۳) آمين (۴) ربنا لك الحمد . (ص ۳۷۶-۳۷۷)

جواب: محلی ابن حزم (ج ۳ ص ۲۲۹ مسئلہ ۳۶۳) میں یہ روایت بلا سند ذکور ہے۔

**دیوبندی (۲۰):**

۴۔ عن ابی وائل فتال كان عسرو على لا يجهه ان لبس عاله الرحمن الرحيم ولا بالمعوذ ولا بالتسامين ، (شرح معلق الأثر الطحاوي ج ۱ ص ۳۷)

ابو وائل کہتے ہیں کہ حضرت عمر اور حضرت علی رضی اللہ عنہما رضی اللہ اور اعوذ بالله او پھی آواز سے پڑھتے تھے اور نہ ہی آئین او پھی آواز سے کہتے تھے۔ (ص ۳۷۷)

جواب: اس روایت کے بارے میں محمد بن علی التیمیوی نے کہا:

”رواہ الطحاوی وابن جریر، واسناده ضعیف“ اسے طحاوی اور ابن جریر نے روایت کیا ہے اور اس کی سند ضعیف ہے۔ (آثار اسنن ج ۲۸۵)

دیوبندی (۲۱) :

۵۔ عن أبي داشر قال لم يكن عمر و علي يجهرون  
بسم الله الرحمن الرحيم ولا بأمين .

(ابن حجر الرازي ص ۱۸۵)

حضرت ابو داشر کہتے ہیں کہ حضرت عمر اور حضرت علیؑ تو بسم الله  
اوپنی آواز سے پڑھتے تھے اور نہ ہی امین اوپنی آواز سے پڑھتے تھے۔

(ص ۳۷۷)

جواب : الجوہر الفقی (نختناج ص ۲۸) میں یہ روایت (ابن جریر) الطبری کی  
تہذیب الآثار سے منقول ہے جسے نیوی نے "اسناد ضعیف" قرار دیا ہے (دیکھئے حدیث سابق: ۲)  
اس کے راوی ابو سعد سعید بن المرب زبان البقال کے بارے میں نیوی نے کہا:  
"ضعفه غير واحد" اسے ایک سے زیادہ (محدثین) نے ضعیف کہا ہے۔ (تفیق آثار اسناد ص ۱۲۹)

دیوبندی (۲۲) :

حضرت عبد اللہ بن سود بھی آہستہ آواز سے آمین کہتے تھے

۶۔ عن أبي داشر قال كان حمل و ابن معوه لا يجهرون  
بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ وَلَا بِالْعُوذِ وَلَا بِآمِينٍ .

(بیہقی طبرانی ص ۱۸۰)

حضرت ابو داشر کہتے ہیں کہ حضرت علی اور حضرت عبد اللہ بن سود  
بنی اللہ میہما نہ تو اعوذ بالله، بسم اللہ اوپنی آواز سے پڑھتے تھے  
اور نہ ہی امین اوپنی آواز سے کہتے تھے۔ (ص ۳۷۷-۳۷۸)

جواب : المعجم الکبیر للطبرانی (نختناج ۹۳۰۲/۳۰۲) میں ابو سعد البقال ہے جس کی وجہ  
سے نیوی نے اس روایت کو ضعیف قرار دیا ہے۔ (دیکھئے حدیث سابق: ۵، ۳)

دیوبندی (۲۳) :

۷۔ عن علفتمة والاسود كليهما عن ابن معوه  
قتال يخفي الامام مثلًا القعود وبسم الله

الرحمن الرحيم وأمين - (محلی بن عزم ص ۱۸۵)

حضرت علیؑ اور سودؓ دونوں حضرت عبد اللہ بن سود سے  
روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا امام تین چیزوں کو آہستہ آواز  
سے کہے (۱) اعوذ بالله (۲) بسم الله (۳) آمین۔ (ص ۳۷۸)

جواب: الحکیم لابن حزم (ج ۲ ص ۲۲۹ مسئلہ ۳۶۳)

اس کاراوی ابو حمزہ میمون الاعور القصاب الکوفی ہے، وہ ضعیف متروک الحدیث  
 (لجمی، حاشیہ حوالہ مذکورہ)

میمون ابو حمزہ کے بارے میں زبیعی خفی نے کہا:

”قال الدارقطني: أبو حمزة هذا ميمون وهو ضعيف الحديث، قال ابن الجوزي في التحقيق: قال أحمد: هو متروك، وقال ابن معين: ليس بشيء“ وقال النسائي: ليس بشيقة“ (نصب الرأي في حسن الحديث ص ٢٨٣)

دلو بندی (۲۳):

حضرت ابراہیم شخصی خود بھی آہستہ آواز سے آیین کرتے تھے اور فتویٰ

بھی آمین کے آہستہ آواز سے کہنے کا دیستے تھے

اللهم وبحمدك والتقواذ وبسم الله الرحمن الرحيم وأمسين اللهم ربنا لك الحمد.

( صفت بحد الرزاق ۲ ص ۸ ) صفت ابن أبي شيبة ۲

حضرت ابراہیم شخصی فرماتے ہیں کہ پانچ چیزوں آہستہ کی جاتی ہیں

(١) بسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٢) احْمَدُهُ بِاللَّهِ (٣) بِسْمِ اللَّهِ (٤)

ایں (۵) بناللہ احمد۔ (ص ۳۷۸)

**جواب:** اس کاراوی سفیان (بن سعید الشوری) ہے۔

(مصنف عبدالرازاق ح ٢٥٩ و مصنف ابن أبي شيبة ح ٨٨٣٩)

سفیان الشوری کے بارے میں امین اوكاڑوی نے کہا: ”سفیان مدرس، علاء بن صالح شیعہ، محمد بن کثیر ضعیف ہے“ (مجموعہ رسائل ج ۲۳ ص ۲۳۱ طبع اول تیربر ۱۹۹۷ء)

دیوبندی اصول سے یہ روایت ضعیف ہے، اگر امام بخاری کے کلام کو مد نظر رکھتے ہوئے سفیان عن منصور کو قوی قرار دیا جائے تو یہ ابراہیم لختی کا قول ہے جس کا تعلق مقتدیوں سے نہیں بلکہ صرف امام سے ہے، اور احادیث مرفوعہ، آثار صحابہ اور آثار تابعین کے خلاف ہونے کی وجہ سے مردود ہے۔

## دیوبندی (۲۵):

۹۔ عن ابراہیم و قال اربع یخفیہن الدمام  
بسم الله الرحمن الرحيم الرحمي و الاستعاده و آمين  
و اذا قال سمع الله لمن حمده قال ربنا  
لک الحمد - (صنف عبد المناقج ۲ ص ۱۷۶)  
صفت ابن بشیر (۲۸ ص ۱۷۶)

حضرت ابراہیم علیہ فرماتے ہیں کہ امام چار چیزوں کو آئیستہ آواز  
سے کہے (۱) بسم الله (۲) احزو بالله (۳) آمين (۴) سمع  
الله لمن حمده، کے بعد ربنا اللہ المحمد۔ (ص ۳۲۸-۳۲۹)

جواب: اس کا روایت حماد بن ابی سلیمان مختلط ہے، حافظ پیشی نے کہا:

”ولا يقبل من حديث حماد إلا ما رواه عنه القدماء شعبة و سفيان الثوري  
والدستواني ومن عدا هؤلاء رروا عنه بعد الإختلاط“

حماد کی صرف وہی روایت مقبول ہے جو اس سے اس کے قدیم شاگردوں شعبہ، سفیان ثوری  
اور (ہشام) الدستوائی نے بیان کی ہے ان کے علاوہ سب لوگوں نے اس کے اختلاط کے  
بعد روایت لی ہے۔ (مجموع الروايات ج ۱ ص ۱۱۹، ۱۲۰)

روایت مذکورہ میں اس کا شاگرد معمر (بن راشد) ہے۔ دوسری روایت (ابن ابی شیبہ  
ح ۸۸۲۸) میں محمد بن ابی شیل ضعیف ہے۔ (فیض الباری ۲/۲۸۸ تصنیف انور شاہ شیری دیوبندی)  
حافظ پیشی کے بارے میں سرفراز خان صدر نے کہا: ”اور اپنے وقت میں اگر علامہ پیشی کو  
صحت اور سبق کی پر کھنہیں تو اور کس کو تھی؟“ (احسن الكلام ج ۲۳۳ ص ۲۳۳ طبع دوم)  
نیز دیکھئے تسلیم الصدور (ص ۲۲۲، ۲۲۵)

## دیوبندی (۲۶):

۱۰۔ عن ابراہیم و انه كان یُبَرِّئُ آمین -  
(صنف عبد المناقج ۲ ص ۱۷۶)  
حضرت ابراہیم علیہ فرمی ہے کہ وہ آمین سزا کرنے کے  
(ص ۳۲۹)

جواب: اس روایت میں یہ صراحت نہیں ہے کہ ابراہیم (نخنی) کب خفیہ (سرآ) آمیں کہتے تھے؟ نماز میں یا نماز سے باہر؟ اگر نماز میں تو پھر جہری نماز میں سرآ کہتے تھے یا سری نماز میں؟ یہ عین ممکن ہے کہ اس اثر سے مراد یہ ہو کہ ابراہیم نخنی سری نمازوں میں سرآ آمیں کہتے تھے۔

تابعین کے بارے میں دیوبندیوں کی پسندیدہ کتاب "تذكرة العمان ترجمہ عقود الجماعت" میں لکھا ہوا ہے کہ امام ابوحنیفہ نے فرمایا:

"اگر صحابہ کے آثار ہوں اور مختلف ہوں تو انتخاب کرتا ہوں اور اگر تابعین کی بات ہو تو ان کی مراجحت کرتا ہوں یعنی ان کی طرح میں بھی اجتہاد کرتا ہوں" (ص ۲۳۱)

اس حوالے سے دو باتیں ثابت ہوئیں:

اول: امام صاحب تابعین کے اقوال و افعال کو جو جت تسلیم نہیں کرتے۔

دوم: امام صاحب تابعین میں سے نہیں ہیں۔ اگر وہ خود تابعین میں سے ہوتے تو پھر تابعین کا علیحدہ ذکر کرنے کی کیا ضرورت تھی؟

**دیوبندی (۲۷):**

حضرت امام شیعی او حضرت ابراہیم نخنیؒ مجی آہستہ آواز سے ایکیں کہتے تھے

﴿فَتَالْعَبْرِي وَرَوَى ذَالِكَ عَنْ أَبِي مُسْعُودٍ﴾

روایت حسن التبغی و الشعیبی و ابراهیم الشیعی

کافوایخنوں پائیں۔ (ابراهیم ۲۴۶)

بهم این ہجرت طبری فرماتے ہیں کہ حضرت صدیق بن عوف سو شے

بھی یہی روایت ہے اور روایت کیا گی ہے کہ امام شیعی، امام شیعی

او ابراہیم نخنیؒ مجی آہستہ آوان ہی سے کہتے تھے۔ (ص ۲۷۹)

جواب: الجوہر نقی میں الطبری کے یہ سارے حوالے بے سند اور "روی" کے صیغہ سے مذکور ہیں۔

**دیوبندی (۲۸):**

حضرت سفیان ثوریؒ کا مسکن مجی آہستہ آوان ہی سے کہتے کہے

﴿أَوْ مَتَّلِ سَنْيَانَ الشَّدِي وَابْرَاهِيمَ شِيفَتَهُ بِهِتَّلِهَا﴾

الامسلم سزا ذہبوا اف قلبیہ صدر بن الخطاب

وابن مسعود رضی اللہ عنہما۔ (ابراهیم ۲۴۷)

حضرت سفیان ثوریؒ اور حضرت امام ابوظیہؒ فرماتے ہیں کہاں

اکیرہ سر ز کھے اس میں انہوں نے حضرت عمرؓ اور حضرت عبداللہ

بن مسعودؓ کی تطییک ہے۔ (ص ۲۷۹)

جواب: الحکی کے مصنف حافظ ابن حزم کی پیدائش، سفیان ثوری اور ابوحنیفہ کی وفات کے بعد ہوئی ہے لہذا یہ سارے حوالے بے سند ہیں۔

### دیوبندی (۲۹):

حضرت امام ابوحنیفہؓ کا سلک رسہے کے حامی اور  
متقدی دووں آہ سستہ اواز سے آئیں کہیں،

اخبرنا ابوسعینہ عن حماد عن ابراهیم متقال  
اربعین خافت بمن الاصام بسخاکت الهم وبحمد  
والتعوذ من الشیطان الرجیم وبسم الله الرحمن الرحيم  
الرحم وآمين تعالیٰ محمد و به ساخت و هو  
قول ابن حنیفتة.

(کتب امام امام ابوحنیفتہ برایت امام درستک)  
(امام ابوحنیفتے ہیں، کہیں بخودی حضرت امام ابوحنیفہؓ کے تراث  
ماڈ حضرت امام عوفیؓ سے انہوں نے فرماد کہ امام ابوحنیفہؓ کو تھرست  
اواز سے کے (۱) سیحاتک الہم و بحمدك (۲)،  
احوذ بالله (۳) بسم الله (۴) آمين، امام محمد فرماتے  
ہیں اس کو ہم یقین ہیں اور یہ قول بے حضرت الملم و بخیر (۵).

(ص ۳۸۰)

جواب: کتاب الآثار کے مصنف محمد بن الحسن الشیعی اپنے بارے میں امام یحییٰ بن معین  
نے فرمایا: ”جهنمی کذاب“ (سان الیز ان ج ۵ ص ۱۲۲، کتاب اضفقاء للعقلی ۵۲/۳ و سندہ صحیح)  
سرفراز صدر دیوبندی صاحب نے حافظ ذہبی کے ایک غلط قول کو آنکھیں بند کر کے لکھا ہے  
کہ ”امام ابن معین غالی حنفیوں میں شمار کئے جاتے ہیں“

(الکلام المفید فی اثبات التقید ص ۹۹، طبع ۱۴۱۳ھ)

سرفراز خان صاحب نے قاضی ابویوسف کے بارے میں لکھا کہ ”فقہ میں حنفی اور من اصحاب  
ابی حنیفہ تھے“ (طاائفہ منصورہ ص ۵۲، ۵۳)

### دیوبندی (۳۰):

مثال النوعی و مثال آبو حنیفتہ و آثوری  
یسرون بالتأمین و کذا فتاله مالک ف

الساقوم ”الغ۔“ (المجموع شرعاً و مهنتہ ج ۲ ص ۲۷۵)

امام فرماتے ہیں کہ حضرت امام ابوحنیفہؓ اور حضرت سفیان  
ثوریؓ کا قول ہے کہ متقدی آئیں سڑا کہیں، اور متقدی کے بلے  
میں حضرت امام مالکؓ کا بھی یہی قول ہے۔ (ص ۳۸۰)

جواب: علامہ نووی کی پیدائش، امام مالک، سفیان الشوری اور ابو حنیف کی وفات کے بہت بعد ہوئی لہذا مجموع شرح المہذب کا حوالہ بلا سند ہونے کی وجہ سے مردود ہے۔

دیوبندی (۳۱):

امام مالک کا سکریپٹ ہے کہ امام آمین کے  
ہی تھیں مقتدی آہستہ آواز سے آمین کہیں،  
فتال مالک ”وَيَخْفِي مِنْ خَلْفِ الْأَمَامِ آمِينَ  
وَلَا يُعْتَلُ الْأَمَامُ آمِينٌ وَلَا يُبَاسُ بِالرِّجْلِ  
وَحْدَهُ أَنْ يَقُولَ آمِينٌ“ (المدونۃ الکبریٰ ۵۴ ص ۲۸۱)  
امام اہم فراستے ہیں کہ مقتدی آہستہ آواز سے آمین کہئے  
اور امام آمین نہ کہئے، البتہ جو شخص تمہارا ناز پڑ رہا ہو اس کے  
امن کھنپ میں کرفی محسانتہ نہیں۔ (ص ۲۸۱)

جواب: ”المدونۃ الکبریٰ“ امام مالک کی کتاب نہیں ہے۔ صاحب مدونہ ”سحنون“ تک متصل سند نامعلوم ہے لہذا یہ ساری کتاب بے سند ہوئی۔ ایک مشہور عالم ابو عثمان سعید بن محمد بن صبح بن الحداد المغربی صاحب سحنون، جو کہ مجتہدین میں سے تھے۔ (سیر اعلام الدبلاء ۲۰۵/۱۲) انھوں نے مدونہ کے رد میں ایک کتاب لکھی ہے (ایضاً ص ۲۰۶) وہ مدونہ کو ”مدودہ“ (کیزوں والی کتاب) کہتے تھے (العرب فی خبر من غیر اوسرا نسخہ ۲۲۳/۲) اشیخ ابو عثمان البست کے اماموں میں سے تھے۔ آپ ۳۰۲ھ میں فوت ہوئے رحمہ اللہ، سحنون کے بارے میں امام ابو یعلیٰ الحلبی فرماتے ہیں:

”لَمْ يَرْضِ أَهْلُ الْحَدِيثِ حَفْظَهُ“ محدثین اس کے حافظے پر راضی نہیں ہیں۔

(الارشاد حاص ۲۶۹ دو لسان المیزان ح ۳ ص ۸)

ابوالعرب نے سحنون کی بہت زیادہ تعریف کی ہے لیکن خلیلی کا بہت بڑا مقام ہے۔ معلوم ہوا کہ سحنون مختلف فیہ راوی ہے۔ اگر یہ غیر مستند کتاب: المدونۃ، سحنون تک صحیح ثابت بھی ہوتی تو موطاً امام مالک (ح اص ۱۹۱ ح ۷۸) کی حدیث:

”إِذَا أَمِنَ الْإِمَامُ فَأَمِنُوا“ جب امام آمین کہے تو تم آمین کہو۔

کے مقابلے میں مردود تھی۔ کیونکہ اس بے سند کتاب میں لکھا ہوا ہے کہ ”اور امام آمین نہ کہئے، اس بے سند کتاب کے دوسرے مسئلے بھی دیوبندی حضرات نہیں مانتے، مثلاً (ج ا ص ۲۸) پر لکھا ہوا ہے:

☆ نماز میں بسم اللہ الرحمن الرحيم سرا بھی نہیں پڑھنی چاہئے۔

☆ بقول المدویۃ الکبریٰ: امام مالک کے نزدیک نماز میں ہاتھ باندھنا مکروہ ہے۔

(ج اص ۷۶)

ان مسائل کے بارے میں کیا خیال ہے؟

دیوبندی (۳۲):

اَيُّمْ شَافِعِيْ عَلَى كَوْسِكَتْ سَبَقَتْ كَرَامَتْ تَوَادْنِيْ أَوْ اَذَانَسَ  
اَمِينَ كَهْمِينَ كَمَتْدِيْ اَهْمَسَ اَهْمَزَسَ اَمِينَ كَهْمِينَ  
فَتَالَ الشَّافِعِيْ فَنَاهَا فَنَدَعَ مِنْ فَنَادَمَةِ اَمَ  
الْعِزَّاءِ فَتَالَ اَمِينَ وَرَفَعَ بِهِ اَصْوَاتَدِيْ لِيَقْتَدِي  
لِبَهِ مِنْ كَانَ خَلَقْتَهُ وَإِذَا فَتَالَ فَتَابَوْ مَا  
وَاسْجَدُوا إِلَيْنِيْهِمْ وَلَا اَحَبَّ اَنْ يَجْهَسْدَ اَبَهَا  
مِنَانَ قَسْلَمَا فَنَدَلَشِيْهِ مِنْهُمْ“

(کتاب ۱۵ ص ۱۵۴)

لهم شافعی فراتے جیں کہ جب امام سورہ کا تم پڑھ پڑھے تو اپنی  
آواز سے آمین کہتے تاکہ مقتدى بھجو (من کر کریں کھٹے میں) امام  
کی اخراج کریں احمد جب لهم آمین کہہ تو مقتدى بھجو آمین کہیں اور  
اپنے کہپ کر سنت اسی کریں اور میں مستور کے لیے آمین باہر کو  
پڑھنیں رہتا ہے تاہم اگر وہ اسی کریں قوان پر کپڑا زخمیں بھجا۔

(ص ۳۹۴)

جواب: امام شافعی کے اس قول سے دو باتیں معلوم ہوئیں:

اول: امام اوپنی آواز سے آمین کہے۔ (دیوبندی اس کے سراسر خلاف ہیں)

دوم: مقتدى اوپنی آواز سے آمین نہ کہے۔ (اور اگر کہدے تو اس پر کوئی گناہ نہیں ہے)

امام ترمذی نے امام شافعی سے نقل کیا ہے: ”أَنْ يَرْفَعَ الرَّجُلُ صَوْتَهُ بِالْأَمْيَنِ“

آدمی کو اوپنی آواز سے آمین کہنی چاہئے۔ (باب ما جاء في الآمين ح ۲۲۸)

اس قول کی صحیح سندیں امام ترمذی کی کتاب ”العلل“ (طبع بیت الافکار ص ۲۰۸) میں

موجود ہیں۔ معلوم ہوا کہ امام شافعی کے قول کی شق نمبر دو (۲) خود ان کے فتوے کی رو سے منسخ ہے۔

دیوبندی (۳۳)

امام نفزا الرحمن محمد بن محمد رازی شافعی محدثہ کی حجۃ

فتال ابو حنینتہ رحمہ اللہ استاذ الساسین  
افضل و فتال الشافعی رحمة اللہ اصلوحتہ  
افضل و احتجاج ابو حنینتہ معلم صحة متولہ  
فتال فن قولہ آئین دی جہاں احمدہا اند  
معاه و الشافعی اسے من اصحاب اللہ منان کان  
معاه و جب اخفاوہ لقولہ تسانی داد حوار بکم  
تضیر حا و خیثیة ، دان کان اسما من اصحاب اللہ  
تسانی و جب اخفاوہ لقولہ تسانی ( داد کر بدلے  
ف لفظ تضیر حا و خیثیة ) منان لم یثبت  
الوجوب فندا اقتل من الد بیتہ و نحن بہلا  
القتل نقوله - ( تفسیر الحجۃ بیان المفہوم الفخری المذکور ص ۲۷۰ )  
اہم اور طیبہ فراستہ ہیں کہ آئین آبستہ آواز سے کہا افضل  
ہے اور امام شافعی ( رحمۃ ہیں کہ وہی آواز سے کہا افضل ہے )  
امام ابو حییہؓ نے کہی پھر قول کی صحت پر اشارہ کرتے ہوئے  
زیکر آئین کی دو مشیقہ ہیں ۔ لیکن تو یہ کہ آئین دعا ہے دعا ہے  
یہ کہ آئین اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ایک نام ہے ، اگر آئین  
ذمہ دشیت پر چہار اس کا ختم واجب ہے کہ تو یہ کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد  
ہے ۔ اذ هؤا ذمہ دشیت کم تضیییح حا و خیثیة - تم رجی  
پیغہ پر درود کر سے ذمہ دشیت کے اور چکے چکے  
اور اگر آئین اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ایک نام ہے تو یہ  
و کہ اخذ واجب ہے کہ یہ کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے و اذکر ذمہ دشیت  
و فی ذمہ دشیت کم تضیییح حا و خیثیة - اور یاد کرنا کہ اپنے سب کو  
پیغہ میں گزگردانا ہو اور وہ ہم ہوا اگر اخفاوہ کا و جو بہ ثابت نہیں  
ہو ( کہ انکم مند سب و سب ہو ہما تو ثابت ہو ہما ہی ہے اور یہ  
بھی یہ قول کرنے ہیں کہ آئین آبستہ لکھا ہیں پاہیجے )

(ص ۳۸۲-۳۸۳)

جواب: امام شافعی و امام ابو حنفیہ کی وفات کے بہت عرصہ بعد فخر الدین الرازی پیدا ہوئے تھے لہذا یہ نقل بلا سند ہے۔ یہ ہے ”حدیث اور اہل حدیث“ نامی کتاب کے کل دلائل کا جائزہ، آگے بعض الناس نے چالاکی کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ”قرآن و سنت آثار صحابہ و تابعین اور اقوال ائمہ مجتہدین کے خلاف غیر مقلدین کا کہنا ہے کہ آمین اوپنجی آواز سے کہنی چاہئے.....“ (ص ۳۸۶) حالانکہ اوپنجی آواز سے آمین: رسول اللہ ﷺ صاحبہ کرام و تابعین عظام اور ائمہ مجتہدین سے ثابت ہے۔

حسین احمد (مدفنی) دیوبندی نے کہا:

”امام اعظم اور امام احمد فرماتے ہیں کہ صلوٰۃ سریہ و جہریہ دونوں میں امام اور مقتدی سب سر آمین کہیں اور امام مالک اور امام شافعی جھرا کہتے تھے۔

(تقریر ترمذی ص ۳۸۸ طبع کتب خانہ مجددیہ ملتان)

امام مالک کی روایت تو نہیں ملی۔ جبکہ آمین بالجبر کے بارے میں امام ترمذی فرماتے ہیں: ”وَبِهِ يَقُولُ الشَّافِعِيُّ وَأَحْمَدُ وَإِسْحَاقٌ“ اور شافعی، احمد اور اسحاق (بن راہبویہ) اسی کے قائل ہیں۔ (جامع الترمذی ح ۲۲۸)

”صحابہ جہری نماز میں جھرا آمین کہتے تھے اور اخاء میں آہستہ سے، آپ کی موافقت میں کہتے تھے۔ نماز میں جھرا آمین کہنے کے بارے میں حدیثیں آئی ہیں۔ امام شافعی اور احمد کا مذہب اسی طرح ہے....“ (مدارج العوت ح اص ۵۲۹ مترجم، طبع مکتبہ اسلامیہ لاہور)

دیوبندی (۳۳):

مذکورہ بالآیات کردہ احادیث و آثار اور اقوال ائمہ مجتہدین سے درج ذیل امور ثابت ہوتے۔

(۱) جس وقت امام عنیر المغضوب علیہم ولاد الضالین کہہ اس وقت امام اور مقتدی دونوں کے لیے آمین کہنا سنت ہے۔

(ص ۳۸۲)

جواب: آمین بالجبر کہنا سنت ہے جیسا کہ دلائل کے ساتھ گزر چکا ہے۔

**دیوبندی (۳۵):**

۱۹، آئین آہستہ آواز سے کہنا سلفت ہے اول قوایل پر کفر آن و موت  
سے ثابت ہے کہ آئین نہماں ہے جیسا کہ آہستہ کریمہ۔ مفت نہ آجیتے  
عقول شکل۔ اور اس کی تحریر میں بعد احادیث سے مانش ہے اور فرم  
کے بارے ہیں انش تعالیٰ کا حکم ہے کہ وہ آہستہ کی جائے۔ یہ اشارہ کی  
سنن ہے جیسا کہ حضرت نبی طیب السلام کی فرقہ پاک ہے اور حکم نہماں  
وائی ہے، ایسا اس ہے کہ بعض روايات سے مسلم ہونا ہے کہ آئین  
اش تعالیٰ کے موالیں میں سے ایک نام ہے، ان روایات کے مطابق  
آئین کہتا ہے اور دوسرے کے بحسب میں انش تعالیٰ کا حکم ہے کہ وہ دل میں  
الہ آہستہ کی جائے۔ اسی خصوصیت کے پیش نظر حضرت امام حنفی نے  
آہستہ آواز سے کھٹکا لے سبز قرآن جیسا کہ حضرت امام فرازیہ ماذکور  
کے بیان سے ظاہر ہے۔ (ص ۳۸۲-۳۸۳)

**جواب:** اس کا جواب پچھلے صفحات میں گزر چکا ہے۔ جہری نماز میں آہستہ آمین کہنا بالکل  
ثابت نہیں ہے۔

**دیوبندی (۳۶):**

۲۰) حضور مطیع اصلوۃ والسلام آہستہ آواز سے آمین کہتے تھے جیسا کہ حضرت

واللی رضا کی احادیث سے واضح ہے، نیز آپ کا تجیر اوی اکہ کر سکوت غنیدہ  
کرنا پھر سورہ فاتحہ پڑھ کر دوبارہ سکوت کرنا اس سے بھی یہی ثابت ہوتا  
ہے کہ آپ تجیر تجویہ کہ کہ آہستہ آواز سے شناور پڑھتے تھے اور سورہ فاتحہ  
ختم کر کے شاد کا طرح آہستہ آواز سے آمین کہتے تھے۔ (ص ۳۸۲-۳۸۳)

**جواب:** یہ ثابت نہیں ہے، کیونکہ نبی ﷺ نے آمین بالمحیر کہتے تھے، جو باطل گزر چکا ہے۔

**دیوبندی (۳۷):**

۲۱) حضور مطیع اصلوۃ والسلام کے اشارات سے بھی یہی ثابت ہوتا  
ہے کہ آئین آہستہ آواز سے کہنی چاہیے یہ کیونکہ حضرت مولیٰ انش علیہ وسلم نے  
امام کے سنت یعنی المضبوط حیلیم و داود المضالین کی حصہ پر مقتدیوں  
کو آئین کے کا حکم فرمایا ہے اس سے واضح ہوتا ہے کہ امام مسند آواز سے  
اکیں نہیں کہتا مدندا اس کے ولا احتساب کیتھے ہے آئین کے کھٹکا حکم نہ دیا جائے  
نیز آپ نے یہ حرف مارکر فرشتے ہی آئین کیتھے ہیں اور امام جیسی آئین کیتھے  
اس سے ثابت ہوتا ہے کہ فرشتے اور امام دلوں آہستہ آواز ہی سے کیا  
کہتے ہیں کیونکہ اگر فرشتوں اور امام کی آئین افتنی آواز سے ہر قل قریب اکی  
اکیں کی آواز خود ہی سن لیتھے حضور مطیع اصلوۃ والسلام کریم پرانے کی فوش  
ہی نہ ہوئی کہ فرشتے اور امام جیسی آئین کہتے ہیں۔ (ص ۳۸۲)

**جواب:** اس کا جواب بھی گزر چکا ہے۔

دیوبندی (۳۸):

۵۔ حدیث میں نمازی کی آئین کے طبق اکرمی آئین کے ساتھ موافق ہو لے پر منفرد کا وصہ کیا گیا ہے۔ نمازی کی آئین میں فرشتوں کے ساتھ صفات کی کوئی صورتیں بوسکتی ہیں۔ (۱) یہ موافق دقت میں بھی بوسکتی چشمہ جب امام دلا اخالین فتح کرتا ہے تو فرشتے فراز آئین کہتے ہیں اس کے بھی ان کی موافق دقت کرتے ہوئے اسی دقت آئین کہنی چاہیے (۲) (۳) اخالین و اخلاص میں بھی موافق دقت بوسکتی ہے جیسے فرشتے انتسابی خبر عن احمد اخلاص کے ساتھ کہتے ہیں جیسا کہ اسیتے بھی کہنی چاہیے (۴) (۵) اخالین

بھی موافق دقت بوسکتی ہے لیکن جیسے فرشتے آہستہ آواتے سے آئین کہتے ہیں سچی کر ان کی آئین کی آغاز شناختی نہیں دلتی اسی سے بھی جیسا کہ امداد آواز ہی سے آئین کہنی چاہیے۔ (ص ۳۸۲، ۳۸۵)

جواب: اس کا جواب بھی گزر چکا ہے اور کیا دیوبندی حضرات فرشتوں کے دوسرے امور دیکھتے یا سنتے ہیں؟ کہ انہوں نے آئین کی آواز نہ سننے کی وجہ سے ”فرشتے آہستہ آئین کہتے ہیں“ کا حکم لگادیا۔

دیوبندی (۳۹):

۶۔ علماء تحریرین بھی آہستہ آواز سے آئین کہتے ہیں جیسا کہ صفت ابتدائی علیٰ اپنے وظیفہ کا نہ اسے داشت ہے۔

۷۔ اکثر علماء برای اور تابعین بھی آہستہ آواز بھی سے آئین کہتے ہیں۔

۸۔ امساہ بعین سے تین امام حضرت امام ابوظیہڑی، حضرت المحدث حضرت امام شافعی تھیں اس بات کے قابل وہیں کہ صفتیوں کو آہستہ آواز بھی سے آئین کہنی چاہیے جیسا کہ فرداں کی اپنی تصانیف میں ان کے اپنے بیانات سے ظاہر ہے۔

۹۔ مذکورہ احادیث سے جہاں یہ بات ثابت ہوئی کہ آئین آہستہ آواز سے کہتا ہے وہیں یہ بات بھی داشت ہے کہ آئین کہتے کہ صفت کا سفر ہے جسے پڑبے کہ اصل اور مقدمی صرف ایک ترتیب آئین کیں اور بعد ازاں کی آئین اکٹھی ہو جس کی صورت یہ ہے کہ امام محب دلا اخالین کو رکھت کرے تو صفتی فراز آئین کہ لیں اس کی صورت میں امام اور مقدمی دو زوں کی آئین اکٹھی ہو جائے جیسے کہ امام محب دلا اخالین کے بعد صفتیوں کے بعد صفتیوں کے لئے گا۔

۱۰۔ حضرت علی اصلاح دالیوم کے اس ارشاد سے کہ جب قاری امام دلا اخالین کے لئے نو قسم آئین کہتا ہے تو قسم سے کہ صورت فاضل اور صفاتی ہیں کیونکہ اگر صفتی بھی صورت فاضل پڑھتا تو پھر یہ نہ فرستے کردارم دلا اخالین کے لئے تو انہیں کہو جاہے اپ فرستے کر جب تم دلا اخالین

کہو جو تو آئین کہو۔ لیکن قرآن و سنت نہ صاحبہ دلایں اور قرآن و سنت کے خلاف غیر مصدقہ کہنا ہے تو کہیں اور کہی آواز سے کہی جائے اور کہی آواتے کہی جائے اور کہی آہستہ کہی جائے اور کہی اخالین کے پیش قرآن نہ صحت ہے اور مخصوص این یادت دو احادیث اور اٹھارہ صفات کے پیش قرآن سے کہ کہ جانیں آئین آہستہ آواز سے کہ برواد اسے تاریک صفت ہے کہو کر لغزت و تقدیر سے دیکھیں ہیں تو کہ کہ وہ اسے بروادی کہ کہے سے بھی گز نہیں کہتے نہیں وہ اب آئین کے جانے دو آئین کے بھی قائل ہیں۔

(ص ۳۸۵-۳۸۶)

جواب: یہ شبہات ہیں ان کا زالہ احسن طریقہ سے ہو چکا ہے۔

دیوبندی (۲۰):

اُس مسئلہ میں غیر متفقین کی پہنچ تحریکات ملاحظہ ہوتے ہیں۔

پوس ایلووی صاحب بھی ہیں جوں۔

- مغرب و مثرا، اور جسم کی نماز میں حب امام اور عقیدتی سونے کا  
کی پہنچ آیت کو ختم کر دیں تو پھرے امام پھر متذکر پکار کر آئیں گے  
انہا۔ (دستور واقعہ صالل)

جماعت فراہمیوں کی مسلمان مفتی جمال الدین سلطان احمد رضا ہیں۔

- پوس ایکل جیو جنم اعیۃت امیں اور لغت انجمن اور پی آئیں سے  
پڑے اور سکھے والوں سے حسد رکھے وہ بیٹھنے یادوں کی بھٹکتے  
(خنک آئیں اپنے ہمراہ جوں نبھنے ملے)

یہودی مفتی حب جو آگرے ہیں اگر پر اراضی کر رہے ہیں۔

- غیر مفترضہ خدا کی رہی یہودیت ہے کہ اپنے امام کی  
واسیتی قیاس پر یہودیوں کی بیٹھنا اور بیٹھنے اور بیٹھنے کی تطہیر کیلئے  
چیزیں کہنا اور آئیں کی آواز سے ہمڑنا۔  
(دُوْلِ اُمَّةٍ اَسْتَبْرَأُ اَسْتَبْرَأُ)

یہودی خالد گیو کی صاحب کے ہاتھ میں اسی نہ گھر گایا کی صاحب ہوں لیبر  
اگھتے ہیں۔

- اسے عجزین آئیں اور آئیں باہر سے روکنے والوں سچوں کو

کس قدر بے ضیب اور ناراد ہو جکھا اور دل کو بھی اسیں سخت  
سے نامزاد اور بے ضیب کر رہے ہوں۔

- اشتہت آئیں، یہودی شہزاد (شجاع، مقتدی)

یہودی خالد گیو صاحب اپنے سلسلے میں اگے پہنچ دیکھنے کی بھروس  
ٹھانٹے ہیں اور ایسی سوچیاں نہیں کا استعمال کرتے ہیں کہ پناہ گذاشتہ ہو  
کی اس سچے مثال شاید نہ پہنچ کی جائے۔ یہ سب مفہوموں اور یہودیوں  
میں ہمائش ثابت کرنے کیلئے لکھتے ہیں۔

۱۰، یہودی آئیں باہر سے جعلتے ہیں جنی بھی آئیں باہر سے بھتے ہیں۔

۱۱، یہودی ہجود پڑھتے سے حسد کرتے ہیں جنی بھی بھدک کر دید  
میں مضمون لکھتے ہیں۔

۱۲، یہودی قلب پر سکر کرتے ہیں جنی بھی بنداؤ کی اہمیت  
کو سلیمانیہ ہیں۔

۱۳، یہودی صفوں کی درستی سے بیٹھتے ہیں جنی بھی پاؤں سے  
پاؤں ٹھانٹے ہیں۔

۱۴، یہودی سوہم سے سد کرتے ہیں جنی بھی گھر ہوں سے  
سلام پسند نہیں کرتے۔

۱۵، یہودی صدا و صائم کی تطہیر کرتے ہیں جنی بھی علاوہ  
مشائیں کی تطہیر کرتے ہیں۔

۱۶، یہودی لوگوں کی تطہیر پر یہودی کرتے ہیں جنی بھی عالم کو خیر  
پہنچو رکرتے ہیں۔

۱۷، یہودی اقوال اچاہیوں کرتے ہیں جنی بھی اقوال جوں  
بھی پہنچ کرتے ہیں۔

۱۸، یہودی حضرت مولیٰ علی کی کتب و چھڈوں کو گراہ جمکنے تھے سن

بھی صویٹ دھلائی افسوسی دلم کو یہودی گھر دروازہ ختم جعل گئے۔

۱۹، جو لوگ سماں و کلام کے بیچے آئیں تھے پر حسر کر کے وہ اس  
است کے یہودی ہیں جنکی لوگ سماں و کلام کے بیچے

آئیں سکھنے پر سد کرتے ہیں لہذا اسی است کے یہودی ہیں۔

(ابتداء آئیں) (ابرست) (۳۸۶، ۳۸۷، ۳۸۸)

جواب: یہ فتاویٰ انھی لوگوں پر فrust ہوتے ہیں، جو کہ علم کے باوجود آمین بالبھر سے چلتے ہیں اور آمین بالبھر کہنے والوں کو ہاتھ اور زبان سے ایذا پہنچاتے ہیں۔ بلکہ مارکٹائی کر کے اپنی مسجدوں سے باہر نکال دیتے ہیں، اور پھر بغیر کسی خوف و حیا کے آمین بالبھر کو آمین بالبھر کہتے ہیں۔ دیکھئے کلمۃ الحق ص ۲۱، ہدیہ اہل حدیث از افادات اشرف علی تھانوی ص ۱۹۵

والله من ور آنهم محیط

### آمین بالبھر اور آمین اوکاڑوی

ماسٹر آمین اوکاڑوی دیوبندی حیاتی نے ”تحقیق مسئلہ آمین“ کے نام سے ایک کتاب لکھی ہے جس کے اکثر شہادات کا جواب ہماری اس کتاب اور القول المتن (حصہ اول) میں آگیا ہے۔ اس اوکاڑوی کی کتاب کی بعض باتوں کا جائزہ درج ذیل ہے:

”میں نے کہا: سرے سے یہ ہی ثابت نہیں کہ عطااء کی ملاقات دوسو صحابہ سے ہوئی ہو، اور یہ تو بالکل ہی غلط ہے کہ ابن زییر کے وقت تک کسی ایک شہر میں دوسو صحابہ موجود ہوں“  
(تحقیق مسئلہ آمین ص ۲۲)

ایک دوسرے مقام پر اوکاڑوی صاحب فرماتے ہیں:

”مکرمنہجی اسلام اور مسلمانوں کا مرکز ہے حضرت عطااء بن ابی رباح یہاں کے مفتی ہیں دوسو صحابہ سے ملاقات کا شرف حاصل ہے۔“ (غماز جنازہ میں سورۃ فاتحہ کی شرعی حیثیت ص ۹)  
مطلوب کے لئے ”ملاقات کا شرف حاصل ہے۔“ اور اگر روایت مطلب کے خلاف ہے تو ملاقات ”ثابت نہیں“ یہ ہے دیوبندی انصاف!

(۱) اوکاڑوی صاحب نے ص ۲۷ پر بحوالہ ابن خزیمہ ایک روایت لکھی ہے:

”إِنَّ اللَّهَ أَعْطَانِي التَّأْمِينَ ..... إِلَخ“

یہ روایت صحیح ابن خزیمہ (۳/۳۹ ح ۱۵۸۲) میں زربی بن عبد اللہ عن انس کی سند سے موجود ہے۔ امام ابن خزیمہ نے اس کے ثبوت میں شک کا اظہار کیا ہے، یعنی ان کے نزدیک یہ روایت ثابت نہیں ہے جیسا کہ بحوالہ بوصیری چھپے گزر چکا ہے: ”یہ روایت زربی بن عبد اللہ

کے ضعف کی وجہ سے ضعیف ہے۔“

(۲) فصل چہارم میں ص ۸۸ تا ۱۱، اوکاڑوی صاحب نے آنحضرت لیلیں پیش کر کے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ دعا آہستہ کرنی چاہئے۔ ساتویں ولیل کا راوی معاویہ بن سیحی الصدفی باعتراف امین اوکاڑوی: ضعیف عند آئیشی ہے، آنھویں ولیل بے سند ہے یہ آنحضرت لیلیں پیش کر کے اوکاڑوی صاحب نے رائے وندکی جہری دعا کے بارے میں کچھ بھی نہیں لکھا جو یہ لوگ تبلیغی اجتماع کے آخری دن لاڈ پسیکر پر کرتے ہیں۔ اور اس دعا میں شمولیت کے لئے دیوبندی اور دیوبندی نما لوگ ”تشریف“ لے جاتے ہیں۔

(۳) ص ۲۶ پر حدیث السکتین ذکر کی ہے جس کے بارے میں ابو بکر الجاص حنفی کہتا ہے: ”اما حدیث السکتین فهو غير ثابت“ اور سکتوں کی جو حدیث ہے وہ غیر ثابت ہے۔

(احکام القرآن ج ۲ ص ۲۷)

یاد رہے کہ قول راجح میں یہ دونوں سکتے قراءت کے اختتام پر ہیں، فاتحہ کے اختتام پر نہیں۔

(۴) ص ۲۶ پر اوکاڑوی صاحب نے بحوالہ ابو بکر بن ابی شیبہ، عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے سکتین والی روایت نقل کی ہے۔ مجھے یہ روایت نہیں ملی، تمام دیوبندیوں سے ”مؤذبانہ“ درخواست ہے کہ ابو بکر بن ابی شیبہ کی کتاب سے یہ روایت بحوالہ مع سند و متن پیش کریں تاکہ اوکاڑوی صاحب کو وضع حدیث کے تغیین الزام سے بچالیا جاسکے ورنہ پھر نتیجہ ظاہر ہے۔

(۵) اوکاڑوی صاحب نے ص ۳۰ پر ابراہیم نجفی کے بارے میں ”سید التابعین“ لکھا ہے جبکہ ظفر احمد تھانوی دیوبندی صاحب لکھتے ہیں:

”فإن قول التابعي لا حجة فيه“ بے شک تابعی کے قول میں کوئی جگت نہیں ہے۔

(اعلاء السنن ج اص ۲۲۹)

(۶) اوکاڑوی صاحب نے ص ۳۲ پر بحوالہ طحاوی (معانی الآثار ج اص ۱۲۰) عبد اللہ بن الزبیر رضی اللہ عنہ سے نقل کیا ہے کہ ”وہ سرے سے آمین، ہی نہ کہتے تھے“ مجھے یہ روایت

شرح معانی الآثار میں نہیں ملی۔

(۷) اوکاڑوی صاحب نے بحوالہ مجمع الزوائد (۱/۱۸۷) طبرانی کی <sup>المجم</sup> الکبیر سے نقل کیا ہے: ”حضور ﷺ نے قال: آمین ثلث مرات ص ۵۲“ یہ روایت ہمارے نسخہ میں (ج ۲ ص ۱۱۳) اور <sup>المجم</sup> الکبیر (ج ۲۲ ص ۳۸ ح ۲۲) میں موجود ہے۔ اس کے راوی ابو اسحاق کے بارے میں اوکاڑوی نے لکھا ہے: ”جس کا حافظہ آخری زمانہ میں صحیح نہیں رہا تھا۔ پس یہ حدیث قابل استدلال نہیں ہے۔“ (تحقیق مسئلہ آمین ص ۵۳)

اور عبدالجبار عن ابیہ کے بارے میں لکھا ہے کہ ”امام بخاری، ابن معین، ترمذی اور نسائی وغیرہ سب متفق ہیں کہ عبدالجبار نے اپنے باپ سے کوئی روایت نہیں سنی..... پس یہ روایت مرسل ہوئی“ (ایضاً ص ۵۳) معلوم ہوا کہ یہ روایت اوکاڑوی صاحب کے اپنے اصول سے بھی ضعیف ہے۔

اس ساری بحث کا خلاصہ یہ ہے کہ دیوبندیوں کے پاس آمین بالجہر کے خلاف اور آمین بالسر کے حق میں کوئی دلیل نہیں ہے۔

﴿فَهُمْ فِي رَيْبٍ مُّتَرَدِّدُونَ﴾ (التوبۃ: ۸۵)

و ما علینا إلَّا الْبَلَاغُ

## أطرواف الأحاديث والآثار

|                   |                             |
|-------------------|-----------------------------|
| ٧٩،٤٢،٤٠،٣٩،٢٦،٢٤ | آمين                        |
| ٧٣،٤٦             | (آمين دعاء)                 |
| ٨٩                | (اخفاء التامين أفضل)        |
| ٥٢                | (ادرك الناس ولهم زجة)       |
| ٥٩                | أدعوا ربكم                  |
| ٨٧،٢٢             | إذا أمن الإمام فامنوا       |
| ٧٥                | إذا صليتم فأقيموا صفو فكم   |
| ٧٦                | إذا قال الإمام غير المغضوب  |
| ٧٦                | إذا قال القاري غير المغضوب  |
| ٣٩                | إذا قال ولا الضالين         |
| ٤٧                | إذا قلت قال عطاء فأنا سمعته |
| ٨٠                | (أربع يخفين)                |
| ٨٤                | (أربع يخفيفهن الإمام)       |
| ٨٦                | (أربع يخافت بهن)            |
| ٥٦                | (استاذن رجل من اليهود)      |
| ٧٢                | أعطيت آمين في الصلة         |
| ٨١،٦٢             | (اللهم ربنا ولد الحمد)      |
| ٧٣،٤٦             | (أمن ابن الزبير ومن ورآءه)  |
| ٧٤                | (إن آمين اسم من أسماء الله) |
| ٩٤                | إن الله أعطاني التامين      |
| ٧٥                | إن رسول الله ﷺ خطبنا        |

- (إن سمرة بن جندب و عمران بن حصين تذاكر)      ٧٧
- إن النبي ﷺ قرأ      ٨٠
- إن اليهود قد سئموا دينهم      ٥٨
- إن اليهود قوم حسد      ٥٦
- إن اليهود ليحسدونكم على السلام      ٥٩
- إنه صلى مع رسول الله ﷺ      ٧٩
- إنه صلى مع النبي ﷺ      ٧٩
- إنهم لا يحسدوننا على شيء  
(خمس يخفين)      ٥٦
- رب قفي عذابك      ٦٠
- سكتتين      ٧٧
- (صلى بنا رسول الله ﷺ)      ٧٨
- (صليت مع رسول الله ﷺ)      ٧٨
- غير المغضوب عليهم      ٣١،٢٤
- (إذا فرغ من القراءة أم القرآن)      ٨٨
- (فلما قضى النبي ﷺ صلاته)      ٦٠
- قد أجبت دعوتكما      ٩١،٧٢
- قرأ غير المغضوب عليهم      ٣١
- قال السلام عليكم      ٧٥
- (كان إذا ختم أم القرآن)      ٤٦
- كان إذا فرغ من القراءة أم القرآن      ٢٦
- (كان إذا قال ولا الضالين)      ٧٦

|    |                                 |
|----|---------------------------------|
| ٤٣ | (كان إذا كان مع الإمام)         |
| ٨٢ | (كان علي و ابن مسعود لا يجهزان) |
| ٨١ | (كان عمر و علي لا يجهزان)       |
| ٧١ | (كان موسى إذا دعا أمن)          |
| ٧٢ | (كان هارون يقول آمين)           |
| ٨٤ | (كان يسر آمين)                  |
| ٧٤ | (كان يعلمنا يقول لا تبادروا)    |
| ٨٥ | ( كانوا يخفون بآمين)            |
| ٧٤ | لاتبادروا الإمام                |
| ٨٢ | (لم يكن عمر و علي يجهزان)       |
| ٥١ | (لقد كان لنا دوي في مسجدنا)     |
| ٥٤ | ما حسدتكم اليهود على شيء        |
| ٦٢ | ما رأيته إلا ليعلمنا            |
| ٧٤ | واذكرا ربكم في نفسكم            |
| ٨٧ | (ويخفى من خلف الإمام آمين)      |
| ٣٧ | يجهر بآمين                      |
| ٨١ | (يخفى الإمام أربعاً)            |
| ٨٢ | (يخفى الإمام ثلاثةً)            |
| ٨٦ | (يسرون بالتأمين)                |
| ٤١ | يقراء مالك يوم الدين            |
| ٨٥ | (يقولها الإمام سراً)            |

## فهرست

## راویان حدیث والآثار

| صفحہ نمبر                      | راوی             |
|--------------------------------|------------------|
| ۳۶                             | ابراهیم بن مرزوق |
| ۹۵، ۸۳، ۸۱، ۸۰                 | ابراهیم الخجی    |
| ۲۲، ۵۳                         | ابراهیم بن یعقوب |
| ۲۲                             | ابن الترکمانی    |
| ۳۳، ۲۱، ۲۰                     | ابن تیمیہ        |
| ۵۲، ۳۷                         | ابن جرج          |
| ۲۰، ۳۴، ۳۵، ۲۹، ۲۷، ۲۶، ۲۵، ۲۳ | ابن حبان         |
| ۳۲، ۳۱، ۳۰، ۳۱، ۳۰، ۲۹، ۲۷، ۲۵ | ابن حجر          |
| ۸۲، ۶۱                         | ابن حزم          |
| ۳۹                             | ابن راہویہ       |
| ۹۲، ۷۳، ۲۶، ۲۱                 | ابن اژریر        |
| ۲۳                             | ابن زید          |
| ۵۲، ۳۷، ۳۰، ۳۷                 | ابن سعد          |
| ۵۱                             | ابن اسکن         |
| ۲۲                             | ابن سید الناس    |
| ۲۳                             | ابن شاہین        |
| ۲۳                             | ابن عدری         |
| ۳۶، ۳۵، ۳۳، ۲۳                 | ابن عمر          |
| عبدالله                        |                  |

الْقَوْلَاتِنْ

101

|                |                          |                      |
|----------------|--------------------------|----------------------|
| ٥٣،٣٨          | ابوکبر                   | ابن عیاش             |
| ٣١،٢٩،٢٨،٢٦،١٠ |                          | ابن القیم            |
| ٢٢،٢١،٢٢       | علی                      | ابن مدینی            |
| ٨٦،٣٣،٣٥،٢٩    | یحییٰ                    | ابن معین             |
| ٥٠             |                          | ابن ناجیہ            |
| ٥٣             |                          | ابن ناصر الدین       |
| ٦٣،٥٣،٣٢       |                          | ابن نیمر             |
| ٧٢،٣٥،٣٣       |                          | ابن وہب              |
| ٣٨،٣٧،٣٣       | عمر و بن عبد اللہ بهمانی | ابو اسحاق            |
| ٥٢             |                          | ابو بشر الواسطی      |
| ٦٢،٥١،٣٨       |                          | ابوکبر بن ابی شیبہ   |
| ٣٨             | الأثرم                   | ابوکبر               |
| ٥٠             | محمد بن الحسین القطان    | ابوکبر               |
| ٣٣،٣٠،٣٣،٣٢،٣٠ |                          | ابوحاتم              |
| ٣٠             |                          | ابو الحسین بن عثمان  |
| ٣٠             |                          | ابو الحسین بن فضل    |
| ٣٩             |                          | ابوحمزہ السکری       |
| ٨٣             |                          | ابوحمزہ میمون الاعور |
| ٨٥،٦١          |                          | ابو حنیفہ (امام)     |
| ٣٣،٣٣          |                          | ابوداؤد الحفری       |
| ٣٥             |                          | ابوداؤد طیاسی        |
| ٣٢،٣٨          | سلیمان بن اشعث           | ابوداؤد (امام)       |

|                    |                              |                     |
|--------------------|------------------------------|---------------------|
| ٥٢، ٣٦، ٣٥، ٣٢، ٣٢ |                              | ابوزرعه             |
| ٣٣، ٣٥             |                              | ابوسعيد الجعشي      |
| ٢٦                 |                              | ابوسلمه             |
| ٣٣                 | محمد بن الحسن                | ابوطاهر             |
| ٣٣                 | محمد بن محبش الأزدي          | ابوطاهر             |
| ٣٣                 | محمد بن يعقوب                | ابوالعباس           |
| ٣٩، ٢٨             |                              | ابوعبيد الآجري      |
| ٨٧، ٣٣             |                              | ابوالعرب            |
| ٣٣                 |                              | ابوعلى الطوسي       |
| ٢٦، ٢٤، ٢٣، ٢٢     |                              | ابوهريه             |
| ٣٦                 | الطیلسی                      | ابوالوليد           |
| ٥٠                 | حمزہ بن عبد العزیز الصیدلاني | ابویعلی             |
| ٨٧                 |                              | ابویعلی الخلیلی     |
| ٣١                 |                              | ابویعلی الموصلي     |
| ٨٦                 |                              | ابویوسف قاضی حنفی   |
| ٣٢                 |                              | ام الحصین           |
| ٥٦، ٥١، ٣٣، ٣٨     |                              | احمد بن حنبل (امام) |
| ٢١                 | القطان                       | احمد بن سنان        |
| ٢٨، ٢٢             | النسائی الامام               | احمد بن شعیب بن علی |
| ٥٠                 | المرزوقي                     | احمد بن منصور       |
| ١٠                 | بریلوی                       | احمد یارخان نعیمی   |

|                                    |                                                |
|------------------------------------|------------------------------------------------|
| ٥٣                                 | احمد بن يُونس                                  |
| ٢٧                                 | ارشاد الحق اثری      صاحب توضیح الكلام         |
| ٣٣                                 | اسامة بن زید                                   |
| ٣١، ٣٠، ٢٩، ٢٦، ٢٣                 | اسحاق بن ابراهیم العلاء الزبیدی                |
| ٥٢، ٥٣                             | اسحاق بن منصور                                 |
| ٣٦                                 | اسعیل بن اسحاق                                 |
| ٣٨                                 | اسود بن عامر                                   |
| ١٨، ١٦، ٩                          | اشرف علی تھانوی      دیوبندی                   |
| ١٣، ١٣، ١١                         | امداد اللہ (مہاجر)      دیوبندی                |
| ٩٦، ٩٥، ٩٣، ٧٧                     | امین او کاڑوی                                  |
| ٧٣                                 | انس بن مالک رضی اللہ عنہ                       |
| ٦٢                                 | بدیع الدین الراشدی السندهی      شیخ العرب واجم |
| ٦٠                                 | براء بن عازب رضی اللہ عنہ                      |
| ٣٣                                 | البرقی                                         |
| ٧٣، ٥٣، ٣٣                         | بوصیری                                         |
| ٣٠                                 | البوشنجی                                       |
| ٣٥، ٣٠، ٣٩، ٣٧، ٣٨، ٢٩، ٢٨، ٢٦، ٢٥ | بیہقی (امام)                                   |
| ٣١، ٣٢، ٣٥، ٢٩، ٢٨، ٢٦، ٢٥         | الحاکم الامام                                  |
| ٢٧، ٥٢، ٣٧                         | حبيب اللہ ذریوی      دیوبندی                   |
| ٧٣                                 | حبيب الرحمن عظی                                |
| ٣٥، ٣٢                             | حجر بن عنس                                     |
| ٣٠                                 | حجیہ بن عدی                                    |

|                                                |         |                    |
|------------------------------------------------|---------|--------------------|
| ٣٣                                             |         | احسن بن علي        |
| ٩٠                                             | ديوبندی | حسين احمد مدنی     |
| ٥٧، ٥٦                                         |         | حسين بن عبد الرحمن |
| ٨٣                                             |         | حماد بن ابي سليمان |
| ٥٦، ٥٥                                         |         | حماد بن سلمه       |
| ٣٥                                             |         | حميد بن زنجويه     |
| ٣٢، ٣٠                                         |         | حميد بن عبد الرحمن |
| ٢٣                                             |         | خالد بن ابي عزه    |
| ٥٦، ٥٥                                         | الطحان  | خالد بن عبدالله    |
| ٢٥                                             | المصرى  | خالد بن يزيد       |
| ٥٩، ٢٥                                         |         | خطيب بغدادي        |
| ٨٣، ٣٥، ٣١، ٢٩، ٢٧، ٢٦، ٢٤، ١٠                 |         | دارقطني (امام)     |
| ٣٣، ٣١، ٣٠، ٣٨، ٣٢، ٣٣، ٣٢، ٣٠، ٢٩، ٢٧، ٢٤، ٢٥ |         | ذہبی               |
| ٥٢                                             |         | الراهمہ مزی        |
| ٥٢                                             |         | ربيع بن صبح        |
| ١٥                                             | ديوبندی | رشید احمد گنگوہی   |
| ١١                                             | ديوبندی | رشید احمد لدھیانوی |
| ٧٣                                             |         | زریب بن عبد اللہ   |
| ١٨، ١٥                                         | ديوبندی | زکریا تبلیغی       |
| ٣٨                                             |         | زہیر               |
| ٣٨                                             |         | زید بن ابی ایسہ    |
| ٢٢                                             |         | ازین بن منیر       |

|                     |                 |                            |
|---------------------|-----------------|----------------------------|
| زیلیعی خفی          | صاحب نصب الرایہ | ۸۳، ۲۲                     |
| الساجی              |                 | ۵۲، ۳۸                     |
| حکون                |                 | ۸۷                         |
| سر فراز خان صدر     | دیوبندی         | ۸۲، ۸۳، ۷۷، ۷۱، ۲۶، ۵۲، ۲۸ |
| سعید بن ابی هلال    |                 | ۲۵                         |
| سعید بن المرزان     |                 | ۸۲                         |
| سعید بن میتب        |                 | ۲۶                         |
| سفیان ثوری          |                 | ۸۳، ۶۵، ۶۱، ۳۳، ۳۲، ۳۱     |
| سفیان بن عینیہ      |                 | ۲۹، ۳۸                     |
| سلیمان بن حرب       |                 | ۳۵                         |
| سلیمان بن کثیر      |                 | ۵۷                         |
| سلمه بن کھلیل       |                 | ۳۱، ۳۰، ۳۵، ۳۲، ۳۱         |
| سماک بن حرب         |                 | ۳۷                         |
| سہیل بن ابی صالح    |                 | ۵۵، ۵۳                     |
| شریک بن عبد اللہ    |                 | ۳۷                         |
| شعبہ                |                 | ۳۶، ۳۵                     |
| شمس الحق عظیم آبادی |                 | ۳۳                         |
| صدیق الحسن خان نواب |                 | ۱۶                         |
| صلاح الدین کیکلڈی   |                 | ۲۷                         |
| ضامن علی جلال آباد  | دیوبندی         | ۱۶                         |
| ضیاء المقدسی        |                 | ۵۹                         |
| ظفر احمد تھانوی     | دیوبندی         | ۹۵، ۶۶، ۵۷، ۳۳، ۲۳         |

|                |         |                          |
|----------------|---------|--------------------------|
| ٥٧، ٥٣         |         | عاشر رضي الله عنها       |
| ٣٣             |         | عبد بن عبد الرحمن رضي    |
| ٣٢             |         | عباس بن محمد الدورى      |
| ٢٦             |         | عبد الله بن سالم         |
| ١٧             |         | عبد الله محدث غازى پوري  |
| ٥٠، ٣٩         |         | عبد الله بن محمد شيروديه |
| ٢٤             |         | عبد الله بن يوسف         |
| ٣٥، ٣٣، ٣١     |         | عبد الرحمن بن مهدي       |
| ٣٨             |         | عبد الجبار بن وايل       |
| ٣٨             | الصناعي | عبد الرزاق بن همام       |
| ١٢             | ديوبندى | عبد الرحيم ارشد          |
| ٥٣             |         | عبد الصمد بن عبد الوارث  |
| ٣٦             |         | عبد الصمد                |
| ٥٣             | المندري | عبد العظيم بن عبد القوى  |
| ٣٣             |         | عبد الغافر بن اسماعيل    |
| ٣٠             |         | عبد الحكيم بن نسائي      |
| ٣٣، ٣٠، ٣٢     |         | احمبي                    |
| ٣١، ٣٠، ٣٩     |         | عثمان بن ابى شيبة        |
| ٣٠             |         | عثمان بن سعيد الدارمى    |
| ٩٣، ٧٣، ٥١، ٣٧ |         | عطاء بن ابى رباح         |
| ٥٣، ٥٢         |         | نكرمة مولى ابن عباس      |
| ٢٩، ٢٦         |         | عمرو بن حارث             |

|                                                |                                     |
|------------------------------------------------|-------------------------------------|
| ٣٦                                             | مروء بن مرزوق                       |
| ٣٧، ٣٥                                         | علقه بن وايل                        |
| ٣٠                                             | علي رضي الله عنه                    |
| ٥١، ٥٠                                         | علي بن الحسن بن شقيق                |
| ٢٣                                             | علي بن صالح                         |
| ٥٧، ٥٦                                         | علي بن عاصم                         |
| ١٧                                             | علي محمد سعيد                       |
| ٨٣، ٣٣، ٣٢                                     | العلااء بن صالح                     |
| ١٨                                             | غلام اللہ خان مولوی دیوبندی (مماتی) |
| ٩                                              | غزالی                               |
| ٣٥                                             | قیبصہ                               |
| ٧٧                                             | قیادہ                               |
| ٥٣                                             | قطبہ بن العلاء                      |
| ٥٣                                             | فطرہ بن خلیفہ                       |
| ٨٨، ٨٧                                         | مالك (امام)                         |
| ٣٣                                             | الحاربی                             |
| ٣٣، ٣٩، ٢٨، ٢٦، ٢٤، ٢٣، ٢٢                     | محمد بن اسحاق بن خزیمہ              |
| ٣٢، ٣٠، ٣٩، ٢٧، ٢٥، ٢٣، ٢٢، ٢١                 | ابخاری                              |
| ٢٣، ٢٢، ٥٢، ٥٣، ٥٣، ٥١، ٣٨، ٣٧، ٣٦، ٣٥، ٣٤، ٣٣ | محمد بن اسماعیل                     |
| ٥٧، ٥٦                                         | محمد بن اشعث                        |
| ٣١                                             | محمد بن بشار                        |
| ٣٥                                             | محمد بن جعفر                        |

القولتين

|                |                |                                |
|----------------|----------------|--------------------------------|
| ١٦             |                | محمد حسين بثاليوي              |
| ١١             | ديوبندی        | مفتی محمد                      |
| ٨٦             | الشیبانی       | محمد بن الحسن                  |
| ٣٥             |                | محمد بن صاعد                   |
| ٣١             |                | محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى |
| ٨١، ٧٨، ٧٢، ٢٥ | النیموی (خنی)  | محمد بن علی                    |
| ٣٠             |                | محمد بن علی                    |
| ٢٨             |                | محمد علی قاسم العری            |
| ٣٠             |                | محمد بن عوف                    |
| ٩٠، ٣٠، ٣١     | ترنذی          | محمد بن عیسیٰ                  |
| ٣٣             |                | محمد بن کثیر                   |
| ٧٢، ٢٦         |                | محمد بن مسلم الزہری            |
| ٣٥، ٣٣، ٣٠     |                | محمد بن تیجی الذہبی            |
| ٣٩، ٢٢         | ابن مجہ (امام) | محمد بن یزید                   |
| ٣٥، ٣٣         |                | محمد بن یوسف الفریابی          |
| ٥٩، ٣٣         |                | مسلم (امام)                    |
| ٥٨، ١٠         |                | معاذ بن جبل ظلی اللہ عز        |
| ٩              | ديوبندی        | محمود حسن                      |
| ٢٥             |                | ناصر الدین البانی              |
| ٣٣             |                | نافع مولی ابن عمر              |
| ٢٢، ٢٣         |                | نعیم الجمر                     |
| ١٦             |                | نور الحسن                      |

٨٧

نودي (امام)

٣٧، ٣١

وائل بن حجر رضي الله عنه

١٦

وحيد الزمان حيدر آبادى

٥٢، ٣٣

وكيع

٣٦

وهب بن جرير

٢٧

بيهقي بن حسان

٣٣، ٣٩، ٣٣، ٣٢، ٣١

بيهقي بن سعيد

٢٦

بيهقي بن محمد بن عمرو

٣٥

يزيد بن زرني

٣٢، ٣٠

ليعقوب بن سفيان الفارسي

٣٨

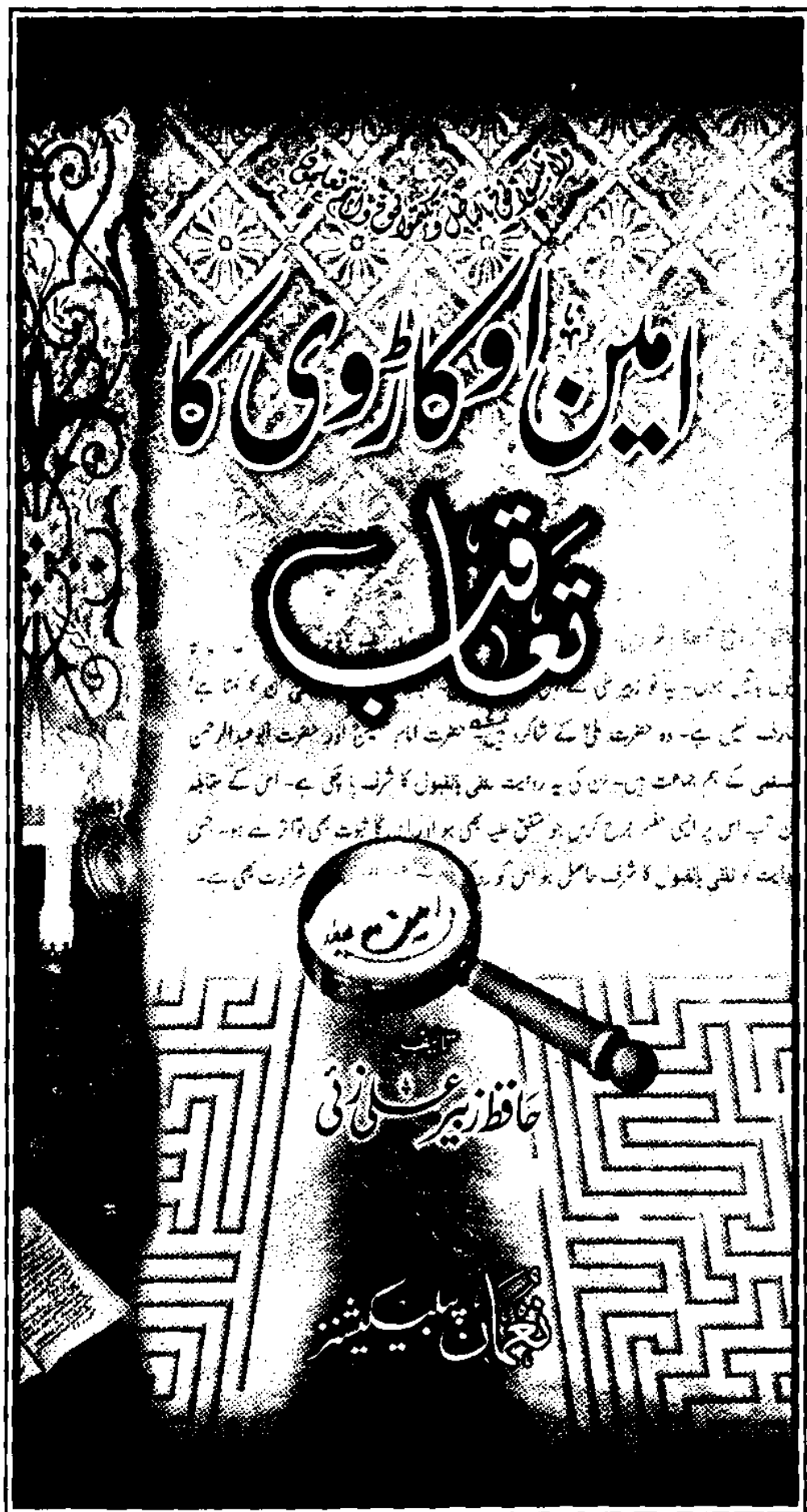
يونس بن أبي إسحاق

## القول المبين في الجهر بالتأمين

(طبعة جديدة مع مراجعه وزيادات)

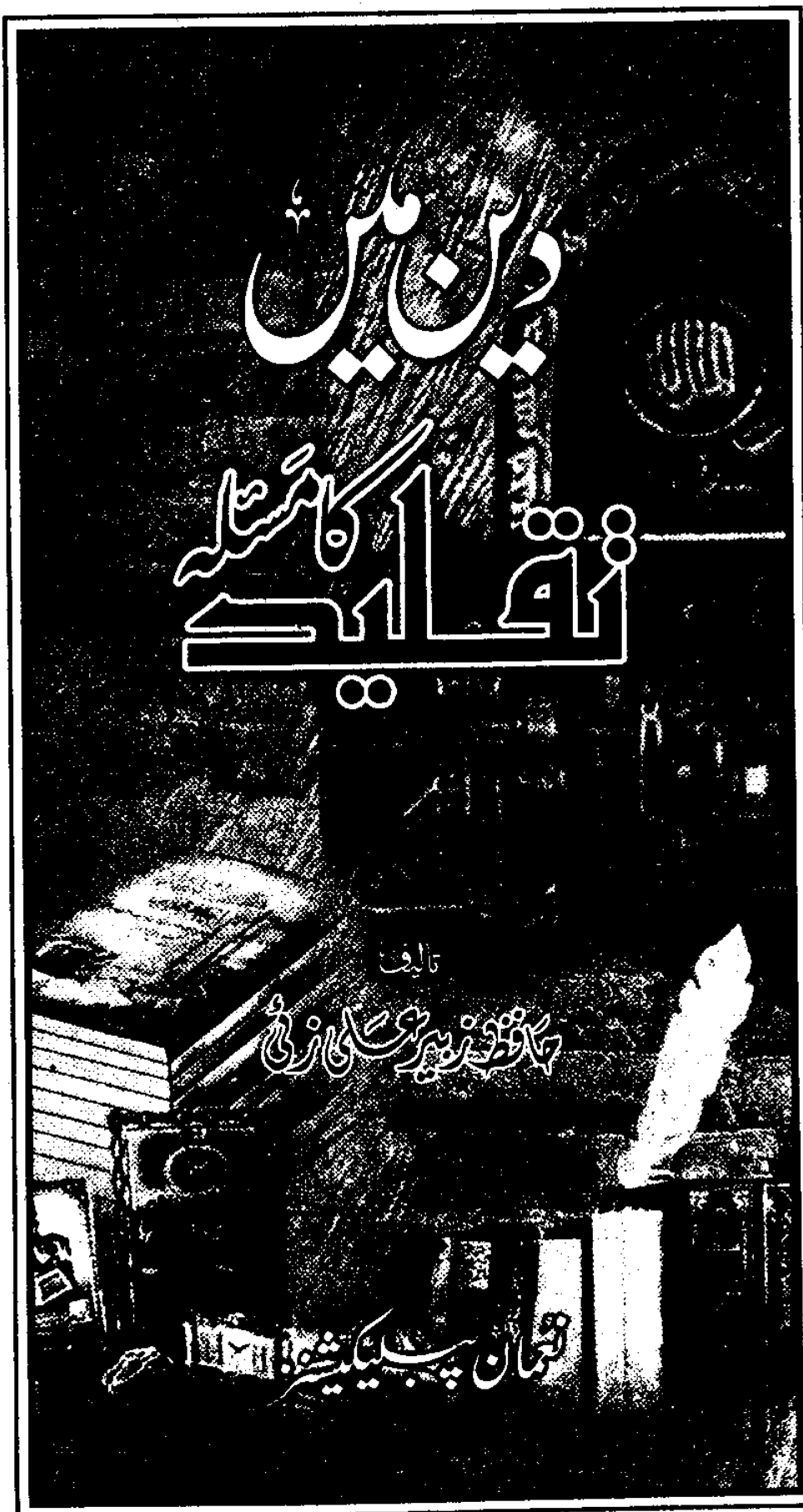
حافظ زبير رضي الله عنه

٧ جادی اشتوہ ١٤٢٨ھ





نعمان پٹیکیشنز





الْقَوْلُ الْتَّيْنِ

فِي

الْجَهَنِ الْنَّامِيْنِ